ICL 16, Paper 0089 Copyright © Elsevier Science Ltd.

DEMARCHE, PARTICULARITES ET ENJEUX
DE LA
SOCIOLINGUISTIQUE MAGHREBINE

Foued LAROUSSI

UPRES-A 6065 du CNRS - Université de Rouen

INTRODUCTION

Les recherches en sociolinguistique maghrébine ne constituent une
entité homogéne ni sur le plan théorique ni au niveau méthodologique.
Certains produisent des travaux purement descriptifs, d’autres des
recherches théoriques sans fondement empirique substantif, alors que
d’autres réalisent des travaux ou la théorie est constamment confrontée
aux données recueillies sur le terrain. Envisager la démarche, les
particularités et les enjeux de la sociolinguistique maghrébine, dans un
contexte ou les débats sur la langue sont largement polémiques, ne
représente pas une entreprise facile. Méme si ¢’est difficile de parler de
la sociolinguistique maghrébine au singulier, I’on peut incontestablement
affirmer que, depuis la fin des années 80, la recherche est entrée dans une
phase de renouvellement tant dans son contenu que dans la manic¢re dont
les chercheurs s’y prennent pour analyser les données.

Je wvoudrais présenter, ici, un portrait rapide de cette
sociolinguistique, a savoir ses champs d’investigation, ses centres
d’intérét classiques et nouveaux, ses enjeux et enfin les pesanteurs qui
s’exercent sur elle.

ISBN: 0 08 043 438X



ICL 16, Paper 0089 Copyright © Elsevier Science Ltd.

[. UNE SOCIOLINGUISTIQUE DE LA DIGLOSSIE

Les recherches, qui ont porté sur la situation linguistique du
Maghreb, I’ont décrite comme se caractérisant par un plurilingnisme ou,
arabe littéraire, arabe maternel - je désigne (Laroussi, 1996) comme arabe
maternel ce que d’autres appellent dialectal, voire dialecte - tamazight et
frangais - pour ne citer que ces langues - coexistent et ou le recours a
I’une ou "autre langue est en corrélation avec des facteurs individuels ou
situationnels. Les travaux, qui présentent la répartition des langues, selon
leurs domaines d'emploi, ont porté, en particulier sur la diglossie arabe.
Celle-ci a été envisagée selon le modéle fergusonien (1959), a savoir une
coexistence harmonieuse entre deux variétés d’une méme langue, ayant
des statuts socio-politiques inégaux, et remplissant, au sein de la méme
communauté linguistique, des fonctions complémentaires. En ce qui
concerne le discours sur la diglossie, on repére deux attitudes : celle qui,
considérant la diglossie en chemin, va a son terme, & savoir la disparition
inéluctable des langues maternelles, considérées comme des dialectes. On
pense que seule une glottopolitique dirigiste permettrait d’en finir avec la
concurrence des langues et d’abolir a bréve échéance les langues
minorées. L’autre attitude consiste a effacer les frontiéres entre les
variétés en contact et créer une stabilité de I’ordre de la représentation
fonctionnelle. La diglossie est ainsi présentée non comme une évolution
mais comme une répartition des usages, ce qui nourrit donc une fausse
s€curité : certains domaines sont abandonnés aux langues maternelles,
puisque, dit-on, elles assument des fonctions que la langue officielle ne
remplit pas, et, par conséquent, il ne faut pas s’inquiéter, car il n’y a pas
de raison pour que les dialectes disparaissent.

Partic prenante du processus qu'ils analysent, les linguistes
maghrébins ont non seulement conforté les rapports de force existants,
mais encore ils ont participé a la péjoration et ’exclusion des langues
maternelles de toute représentation officielle. Pour A. Moatassime (1974:
642-643), « Apparenté a [’arabe classique, I’arabe dialectal - comme son
nom l'indigue - est un dialecte au vrai sens du terme (...) en aucun cas,
[’arabe dialectal ne doit remplacer [’arabe classique dont il est
d’ailleurs directement issu et avec lequel il conserve un lien ombilical
extrémement puissant (...) techniquement I’arabe classique posséde une
Jacilité extraordinaire d’adaptation et d’évolution qu’il a montrée dans
le passé en véhiculant dans tous les domaines l'une des plus brillantes
civilisations de [’histoire et de la pensée scientifique universelle. »

En 1994, Taieb Baccouche (p. 90-93) s'est demandé si « ’arabe
littéraire » et « ’arabe dialectal » sont deux langues distinctes. D’aprés
lui, les deux variétés "tendent & fusionner dans un seul systéme
linguistique avec ses deux versants, littéraire et dz'alectal"l ; ce qui
caractérise "l’arabe contemporain, en tant que véhicule de la civilisation

! Traduit par moi

ISBN: 0 08 043 438X



ICL 16, Paper 0089 Copyright © Elsevier Science Ltd.

moderne". Les différences entre les deux langues, écrit-il, "tendent a étre
de plus en plus artificielles (prétendues)". Deux langues distinctes,
structurellement, "peuvent, du point de vue civilisationnel, étre
considérées comme une langue unique". Une telle conception, me
semble-t-il, reléve de la linguistique unifiante qui gomme les différences
en créant une sorte de représentation abstraite des faits linguistiques.

Langue et dialecte sont des concepts idéologiquement connotés, et
toute tentative de les distinguer a partir d'un seul critére se heurte a des
contre-exemples. Selon les termes de L.J. Calvet (1974: 47), on peut dire
qu’au Maghreb, « le probléeme est d'autant moins posé que les linguistes
ne se préoccupent pas de classer, ils entérinent une classification
antérieure ».

Cette linguistique unifiante est, par ailleurs, au service de 1’Etat-
nation, en ce sens que son fondement repose sur I’€quation suivante : une
nation = une langue, et inversement. Si la communauté de langue est I’'un
des caracteres fondamentaux qui déterminent la nation, tout ce qui met en
cause son unité doit €tre nié, a défaut stigmatisé. Cette conception,
largement ancrée dans la pensée maghrébine, repose en réalité sur une
idée erronée, a savoir que la diversité culturelle et linguistique constitue
un handicap pour la constitution de I’Etat-nation. I.’idée que 1’Etat-nation
est nécessairement unilingue et uniculturel est sans fondement. C’est une
conception assimilationiste dont on connait hélas les résultats. Au
Maghreb, on pourrait concevoir une nation ou 1’unité de la communauté
nationale se réalisait sur la base de valeurs positives telles la démocratie,
la liberté et 1’équité. Cette unité de la nation ne pourra se faire au
détriment des droits linguistiques et culturels des minorités linguistiques,
parties prenantes elles aussi dans la constitution de la communauté
nationale. On le sait, les unités, qui ont été réalisées par des baillons et au
détriment des libertés individuelles, ont fini par se désagréger. Seule
I’unité se réalisant par le consensus est durable. Selon Y. Ben Achour
(1995 : 100), « qui dit Etat-nation, dit langue d’Etat, et langue d’Etat
renvoie a la langue fondatrice du citoyen qui est sa langue maternelle ».
Or, comme les langues maternelles sont exclues des représentations
officielles et cantonnées dans la représentation folklorique ou archéo-
civilisationnelle, « bien plus qu’un probléme linguistique, cette question,
avec le probléme religieux qui lui est d’ailleurs intimement lié, constitue
le premier probleme constitutionnel des Etats du Maghreb » (ibid).

En outre, pour que la langue puisse bien servir la nation, ¢’est-a-
dire assurer son unité et sa cohésion, les idéologues maghrébins, ont jugé
indispensable de renforcer 'usage de 1’arabe littéraire moderne, le seul, a
leurs yeux, en mesure d’assurer cette mission. Pour cela, des politiques
d’arabisation ont été aussitot mises en place dans les pays du Maghreb, a
tel point que, pendant longtemps, la problématique linguistique y a été

ISBN: 0 08 043 438X



ICL 16, Paper 0089 Copyright © Elsevier Science Ltd.

souvent réduite a la seule question de [’arabisation, entendue alors
comme une mesure linguistique visant a soutenir ’arabe dans sa lutte
contre le francais. Les idéologues nationalistes en ont fait une stratégie,
durant la période post-coloniale, pour dénoncer ce qu’ils appellent
« I’aliénation » linguistique et culturelle

En inscrivant dans leurs Constitutions que « ’arabe est la langue
nationale » (article 1 de la Constitution algérienne) ou qu’il est la langue
de I’Etat (article 1 de la Constitution tunisienne), les pays du Maghreb
copient le modéele européen de I’Etat-nation. Etat national signifie, au
Maghreb, unité du territoire, de la loi, de la langue et de la foi. Il faut
signaler par ailleurs que, pour certains, [’arabisation ne signifie pas
vraiment la promotion de la variété standard de 1’arabe, mais 1’exclusion
du francais, devenu I’étranger par excellence, non pas du fait de son
¢loignement, mais de son inévitable proximité. De plus, la politique
d’arabisation a €té ressentie comme une agression par les minorités
linguistiques, en particulier amazighophones. Par son imprudence, 1’Etat-
nation maghrébin mine son propre terrain en incitant inconsciemment a la
« désarabisation ». Ainsi Said Saadi, 'un des chefs de 1'opposition
algérienne, exprime, en 1994, le conflit en ces termes : il faut « arracher
I’éducation aux fondamentalistes, en réintroduisant le berbére » (cité par
Ben Achour, op. cit.,, p. 100). Et c’est ainsi que désarabiser devient
« déislamiser » qui devient « franciser » ou « berbériser ».

Je faisais remarquer plus haut que les pays maghrébins ont importé
le modele européen de I’Etat-nation, en 1’occurrence le modéle frangais.
Mais ce dernier, qui repose sur un certain nombre de principes dont la
laicité, a subi, au Maghreb, de profondes modifications, puisque, dans
certains pays (I’Algérie, par exemple), I’Islam est religion d’Etat. Sans
insister sur les dérapages que ces confusions pourraient engendrer, le
risque est grand, selon Ben Achour (1995), de voir «1’arabité » se
transformer en « arabisme » et « I’islamité » en « islamisme ».

I NOUVEAUX CENTRES D’INTERET

La sociolinguistique maghrébine s'est donc donnée pour tiche la
description purement canonique de la situation linguistique, sans se
pencher sur les rapports conflictuels entre les langues ni sur les
motivations symboliques et idéologiques qui les sous-tendent. Cependant,
depuis quelques années, on commence a entendre une tonalité nouvelle
tant au niveau de la saisie des faits qu'au niveau de l'analyse. Ce sont les
auteurs qui ont analysé€ les faits linguistiques en termes de conflit
linguistique ou de fonctionnement diglossique développés par les écoles
sociolinguistiques catalane et occitane, en I’occurrence les travaux de
Robert Lafont. Ceux-ci ont montré que les propositions théoriques qui

ISBN: 0 08 043 438X



ICL 16, Paper 0089 Copyright © Elsevier Science Ltd.

s’inspirent du modg¢le statique des répartitions des usages servent d’écran
au conflit linguistique toujours a l’oeuvre, sans cesse reproduit et
réinterprété dans la société. C’est ce que j’ai désigné (Laroussi, 1996 :
113) comme « le subterfuge de la théorie fonctionnalo-stratifiante ».

Dans un article consacré a la diglossie en Tunisie, K. Karoui (1982:
193) a rejeté le modele fergusonien qu’il juge comme statique et pas en
mesure de rendre compte des aspects dynamiques et conflictuels de la
situation linguistique tunisienne. Optant pour la mise a contribution du
concept de conflit linguistique, Karoui renverse les roles, en écrivant ceci
. « Est-il possible de dire d'une langue [1’arabe tunisien] que l'ensemble
des locuteurs utilisent dans la communication courante et quotidienne
qu'elle est inférieure ou moins prestigieuse?". Pour Y. Ben Achour (1995

100), la question linguistique du Maghreb ne se résume pas a la
diglossie fonctionnelle, "L'erreur serait de croire comme certains que
l'affaire est une simple affaire de diglossie, de double registre
linguistique, comme il en existe partout". La question est plus grave, et
constitue ['un des problémes constitutionnels les plus importants des Etats
du Maghreb. L’auteur (p.102) désigne la situation linguistique comme
"celle du présent-absent, de l'absent-présent, du vivant-mort, du mort-
vivant".

A mon sens, l'étape de la description des registres, nécessaire sans
aucun doute, est maintenant achevée. Le temps est venu pour que l'on
fasse le wvrai diagnostic glottopolitique et que 1’on en tire les
conséquences. Or ce diagnostic ne va pas sans dénoncer le processus de
minoration linguistique, qui a eu pour conséquences la confiscation de la
parole aux locuteurs, parole saisie au nom d'idéaux et de convictions
utopiques, car elles relevent du mythe. Par processus de minoration
linguistique, j’entends le fait de stigmatiser et déprécier, par divers
moyens, idéologique, politique, économique... des vari¢tés langagieres
virtuellement sur un pied d'égalité avec 1’arabe officiel.

La sociolinguistique maghrébine, dans sa version statique, a, pour
diverses raisons, passé sous silence ce processus. Lorsqu’il s’agit
d’exclure des langues telles que le tamazigh, 'algérien, le marocain ou le
funisien, pour ne citer que ceux-ci, les détracteurs des langues
maternelles prétextent qu’elles ne sont pas des langues mais des dialectes
« au vrai sens du terme » (Moatassime, op. cit. p.643). Il faut souligner
lourdement la connotation idéologique et surtout le non fondement de ce
discours : si ces langues sont écartées des représentations officielles, c'est
parce que, historiquement, elles ont subi - et subissent encore - un
processus de minoration linguistique ; ériger cela en motivation pour les
disqualifier, ce serait Iégitimer la minoration par ses propres résultats.

Concernant la diglossie arabo-arabe, bien que les variétés d’arabe
maternel soient, structurellement, différentes de l'arabe littéraire,
I'idéologie arabisante les pergoit comme des déformations de celui-ci,

ISBN: 0 08 043 438X



ICL 16, Paper 0089 Copyright © Elsevier Science Ltd.

sinon comme des formes simplifiées. Entre, d'un coOté, l'algérien, le
marocain, le tunisien et, de l'autre co6té, le littéraire, la différence
linguistique n'est gueére moindre qu'entre le latin et les langues romanes,
et pourtant celles-ci ne sont pas envisagées comme des dialectes d'une
méme langue. Les jugements épilinguistiques que les locuteurs tiennent
sur leurs propres langues sont avant tout des construits catégoriels qui
dépendent largement des rapports de force au sein des sociétés
maghrébines.

Pour ce qui est de I’amazighité en tant que question culturelle, elle a
constitué un tabou dans le discours des nationalistes maghrébins. Pour les
uns, elle appartient & un passé révolu, pour les autres, elle constitue un
danger de division et une menace de désintégration de I’Etat-nation. Mais
depuis quelques années, la sociolinguistique de 1’amazighité a connu un
développement sans précédent. On insiste entre autres sur le fait que
I’identité maghrébine ne peut étre congue que dans sa pluralité et sa
diversité au sein desquelles 1’élément amazigh constitue une composante
incontournable. Toutefois, reconnaitre et assumer cette dimension n’est
pas chose facile pour des groupes culturellement hégémoniques et surtout
non disposés a abandonner leurs privileges.

Par ailleurs, concevoir 'identité maghrébine comme plurielle, ¢’est
évidemment ne pas négliger le rdle que joue le francgais aussi dans la
constitution de cette identité méme. Cependant, parler d'identité
francophone, au Maghreb, est une question problématique. Compte tenu
des rapports complexes liant la France aux pays nord-africains, en
I’occurrence 1’ Algérie, cette conception des faits recueille une adhésion
aupres de certains, mais suscite une polémique chez d’autres. Au passé
colonial pas encore entierement assumé, s’ajoutent les problémes de
I'immigration en France, qui en servant de cheval de bataille a I’extréme
droite, renforcent nécessairement de part et d’autre de la Méditerranée la
tendance au repli identitaire.

Dans ce contexte, le linguiste est en droit de s’interroger sur
I’avenir du francais, lequel est congu tantét comme une séquelle du
colonialisme, tantdt comme un outil indispensable au développement
technologique des pays maghrébins. A mon sens, on ne peut pas apporter
des éléments de réponse a cette interrogation sans questionner
préalablement la notion de francophonie. Si par celle-ci I’on désigne des
pratiques linguistiques dont 1’unité résulterait de cette toujours possible
référence au « bon » frangais (je ne sais d’ailleurs lequel!), minorant des
formes qui, quelle que soit leur importance, s’en écartent, cette unité
semble théorique, voire fantasmatique, car elle souléve nombre de
difficultés tout en préservant I’idée du frangais « langue unique ». C’est
la ou la sociolinguistique maghrébine se doit d’attirer particulierement
I’attention des usagers sur le fait suivant qu’ils ne doivent pas avoir le

ISBN: 0 08 043 438X



ICL 16, Paper 0089 Copyright © Elsevier Science Ltd.

sentiment de subir les conséquences d’un bilinguisme hérité de la
situation coloniale, mais au contraire, qu’ils devraient « maghrébiser » le
francais, en lui conférant une valeur non exclusivement technique mais
culturelle. Etre ou ne pas étre francophone ne signifie pas parler ou ne
pas parler « bien » le frangais, mais surtout se 1’approprier. Pour devenir
réellement une marque identitaire au Maghreb, le frangais doit s'adapter
et se transformer. Méme si cette appropriation identitaire du francgais est
susceptible, par la multiplication des centres de référence, de rendre la
notion méme d’unité de la langue frangaise tout simplement caduque,
I’examen des pratiques langagiéres au Maghreb suggere la nécessité de
I’appartenance & une francophonie qui ne soit pas subie mais
revendiquée. Sur ce point, la sociolinguistique sera forcément mise a
contribution dans la mesure ou elle devra apporter 1’éclairage théorique
nécessaire tout en précisant que la revendication d’une langue ne signifie
pas la promotion de la seule variété dominante.

IIL. LES ENJEUX DE LA SOCIOLINGUISTIQUE MAGHREBINE

On ne peut envisager de présenter les champs d’application de la
sociolinguistique maghrébine ou ses principaux centres d’intérét, sans
dire que les discours, aussi passionnants soient-ils, sont constamment
traversés par la dialectique de /'Un et du Multiple, et largement marqués
par I’idéologie. L’ « arabe est ma langue », « j’en suis fier », « I’arabe est
le seul capable de cristalliser mes aspirations », « c’est la langue de
I’authenticité », « c’est la langue du Coran » (Laroussi, 1991). On ne
saurait rendre compte de toutes les catégorisations valorisant 1’arabe
littéraire : qu’il s’agisse d’une idéologie nationaliste ou salafiste
« conservatrice », I’enjeu consiste a se démarquer de 1’Occident. Cela se
traduit, dans le discours, par la critique incessante de ce que certains
arabisants appellent « 1’aliénation » linguistique et culturelle. Au
Maghreb, I'affirmation de l’authenticit¢é a une signification surtout
négative, puisque méme ceux qui ne maitrisent pas cette variété la
revendiquent comme leur langue de référence. A. Laroui (1974 : 192-
193) dénonce deux types d’aliénations: « /’une visible et ouvertement
critiquée », c’est « l’occidentalisation » qui signifie une maniére de se
dédoubler (p.193), « 'autre est d’autant plus insidieuse qu’elle est niée
par principe », c’est la médiévalisation forcenée qu’on obtient par
I’identification quasi magique avec la grande époque de la culture arabe
classique. Chaque fois que le probléme de la reconnaissance des langues
maternelles s’est pos€, I’idéologie dominante a brandi le spectre de la
division parce que, dit-on, reconnaitre un « dialecte » c¢’est affaiblir le
réle de ’arabe littéraire, c’est aller a I’encontre des intéréts de la nation
arabe, et partant faire le jeu du néocolonialisme. Le discours valorisant

ISBN: 0 08 043 438X



ICL 16, Paper 0089 Copyright © Elsevier Science Ltd.

I’arabe littéraire se trouve souvent renforcé par tout ce que 1’école et les
médias produisent comme conception idéalisante de I’arabe littéraire.

Les processus identitaires

Le concept d’« identité€ » ne me semble pas univoque. L’identité se
présente moins comme une entité¢ figée que comme un processus de
référenciation dynamique et évolutif suivant des critéres complexes,
voire antagoniques. Je tenterai une analyse des rapports entre langues et
identit€s en termes d'identifications. Envisager cette démarche, c’est
insister sur la flexibilité¢ du phénomene identitaire.

Au Maghreb, il s’agit surtout, d’identifications de référence, qui se
présentent généralement comme globalisantes, dans la mesure ou elles
projettent I’individu dans une collectivité, une communauté. Il s’agit dans
la plupart des cas, d’identifications mythiques, s’inscrivant dans
I’imaginaire collectif et prenant souvent un caractére fortement
symbolique. Cela a eu pour conséquence une crise sociale grave qui
témoigne pour le moins d’un déficit des modeles de référence
traditionnels. Les identités s'expriment, au Maghreb, de diverses
maniéres dans la mesure ou chacun a un ensemble de traits culturels,
linguistiques, religieux, etc., susceptibles de lui donner le sentiment
d’appartenance a des entit€és non exclusivement identiques, mais plutot
différentes. Le probleme de l'identité ne surgit que 14 ou existe la
différence, qui apparait d’abord comme une menace, justifiant par 1a son
caractére auto-défensif. Les revendications identitaires existent parce que
des systémes culturels correspondants s'affrontent.

Par ailleurs, pour ce qui est des rapports des Maghrébins avec leurs
voisins au nord de la Méditerranée, il faut signaler que dans un contexte
mondial ou les Européens se replient de plus de en plus sur eux-mémes et
ou les Maghrébins se veulent - pour ne pas dire se sentent - plus que
Jamais solidaires du monde arabe, la tendance au repli identitaire risque
de s’accentuer. La sociolinguistique maghrébine doit-elle rester
indifférente face a ce probléme ? La réponse n’est pas facile, mais pour
ne pas faire le jeu des extrémistes qui, de part et d’autre de la
Méditerranée, tentent d’en tirer profit, elle se doit de dénoncer toutes les
récupérations susceptibles d’entrainer des conséquences facheuses.

Quelle place pour I’immigration maghrébine en France?

Longtemps considérés sans intérét, les problémes linguistiques
engendrés par ’immigration maghrébine, ont connu derniérement un
certain engouement. On peut mentionner les travaux portant sur les
pratiques langagiéres des jeunes issus de l'immigration maghrébine en
France. Ces formes hétérogénes que développent les jeunes Maghrébins
tiennent leur richesse du fait que si elles n'appartiennent plus - ou presque

ISBN: 0 08 043 438X



ICL 16, Paper 0089 Copyright © Elsevier Science Ltd.

- 4 la culture du sud, elles ne s'identifient pas davantage a celle du nord.
Par appropriation des systémes linguistiques dont ils disposent, ces
jeunes ont fini par créer leur parler spécifique qu'il serait réducteur de
considérer, comme le font certains, comme un « semi-linguisme », voire
un « semi-alphabétisme »*. Contrairement a ces jugements dépréciatifs,
on assiste a la construction d'une identité mixte qui ne se limite pas a des
faits de contacts linguistiques de surface, mais les transcendent. A partir
de deux systemes culturels, souvent opposés, cette appropriation du
frangais est en phase de donner forme a une identité pluriculturelle.

L’immigration maghrébine en France pose un certain nombre de
problémes tant du c6té nord que du coté sud de la Méditerranée. En
France, c’est une question qui demeure d’actualité et & laquelle on n’a
pas toujours apporté les bonnes réponses ; au Maghreb, elle ne cesse de
féconder la société maghrébine en y portant un regard critique, en
transformant les moeurs et en enrichissant les répertoires linguistiques.
Tout cela constitue, pour la sociolinguistique maghrébine, des terrains
d’investigations d’une grande importance. Il en résulte qu’aucune
réflexion sérieuse sur les problémes linguistiques relatifs a I’immigration
maghrébine ne pourra passer sous silence cette question. Si I’on prend,
pour illustration, le terrain francais, par exemple, on se rend compte que,
majoritairement, ce sont des chercheurs frangais et non maghrébins qui se
sont occupés de ces questions.

Pour ce qui est enfin des perspectives glottopolitiques, si 1’on
s’inscrit dans une démarche prospective, on devrait tenir compte, au
Maghreb, des recherches sociolinguistiques et cerner les vrais enjeux qui
sous-tendent le marché des biens symboliques - pour employer une
expression de Bourdieu (1982). A partir des résultats de ces recherches,
les pays maghrébins devraient €laborer une glottopolitique concertée qui,
en se fondant sur la dialectique de ['Un et du Multiple, visera a
promouvoir les langues en place, & les doter des moyens nécessaires a
leur wvalorisation en fonction des impératifs du développement
économique et social des citoyens maghrébins sur la base de principes
démocratiques et équitables. Au lieu de mener une politique
d’aménagement linguistique ayant pour objectif entre autres la
standardisation des langues maternelles, laissées pour compte, les
responsables au niveau de I’exécutif considerent que leur intégration dans
les systémes éducatifs maghrébins n’est pas a I’ordre du jour.

Avant de conclure, il convient de signaler ceci : quelque jugement
qu’il porte sur les problémes linguistiques du Maghreb, le linguiste, si
’on emploie la formule de Robert Lafont (1984), énoncée a propos de
I'engagement/désengagement du sociolinguiste occitan, mais qui
s’applique parfaitement au sociolinguiste maghrébin, « apparait (...) a la

? Le mot a été utilisé par un enseignant de francais, dans un college & Saint-Etienne-du-Rouvray
pour désigner les pratiques langagiéres des éléves issus de I’immigration maghrébine

ISBN: 0 08 043 438X



ICL 16, Paper 0089 Copyright © Elsevier Science Ltd.

fois comme impliqué et désimpliqué: aux yeux de la dominance comme
un militant & ce titre suspecté, aux yeux de la militance comme un
désengagé suspect ou de tiédeur ou de trahison ». Telle est une autre
dimension du conflit linguistique au Maghreb ; un terrain ou les débats
sont idéologiquement marqués.

CONCLUSION

La sociolinguistique maghrébine se présente donc comme une
sociolinguistique de la diglossiec, comme sans doute toute autre
sociolinguistique. Celle-ci ne peut se passer d’une planification des
actions a entreprendre ni d’un regard critique sur ce qui s’est produit dans
le passé. Il reste donc aux chercheurs maghrébins d’entamer une
réflexion profonde qui devrait les amener a inscrire leur problématique
dans le contexte historique et social du Maghreb, ce qui leur permettrait
de revisiter certaines notions, de déplacer certaines questions et
d’invalider certaines réponses.

BIBLOGRAPHIE
BACCOUCHE T., 1994 "Hal al-fusha wa-addarija lugata:n?" (I'arabe littéraire
et l'arabe dialectal sont-ils deux langues", Revue de Tunisienne des Sciences

Sociales, n° 100, Tunis, Publication du CERES, pp. 80-93.

BEN ACHOUR Y., 1995 "Les implications politiques du probléme linguistique
au Maghreb", La Pensée n° 303, Paris, IRM, pp. 93-102.

BOURDIEU P., 1982, Ce que parler veut dire. L’économie des échanges
linguistiques, Paris, Fayard.

CALVET L.J.,1974 Linguistique et Colonialisme, Paris, Payot.

FERGUSON C.A., 1959, « Diglossia », Word 15, 325-340.

KAROUI K., 1982 "La diglossie en Tunisie" dans Calvet L.J.(dir.),
Sociolinguistique du Maghreb, pp. 85-105.

LAFONT R., 1984 « Pour retrousser la diglossie », Lengas 15, Montpellier, 5-
36.

LAROUI A., 1967 L'idéologie arabe contemporaine, éd. Frangois Maspéro
Paris.

ISBN: 0 08 043 438X



ICL 16, Paper 0089 Copyright © Elsevier Science Ltd.

LARQUI A., 1974 La crise des intellectuels arabes, €d. Frangois Maspéro,
Paris.

LAROUSSI F. 1991: Alternance de codes arabe dialectal/frangais en
Tunisie: études de quelques situations dans la ville de Sfax (Tunisie), 2
tomes, Université de Rouen, 402 p.

LAROUSSI F., 1993 "Processus de minoration linguistique au Maghreb",
Cahiers de Linguistique Sociale 22, Mont Saint Aignan, Université de Rouen,
pp- 45-55

LAROUSSI F., 1996 (dir) Linguistique et anthropologie. Collection Bilans et
Perspectives, Mont-Saint-Aignan, Université de Rouen.

LAROUSSI F., 1996 « Du malaise diglossique aux fantasmes idéologiques. Le
subterfuge de la théorie fonctionnalo-stratifiante », Linguistique et
anthropologie, Mont-Saint-Aignan, Université de Rouen, pp. 113-125.

MOATASSIME A., 1974 "Le bilinguisme sauvage, blocage linguistique, sous

développement et coopération hypothétique, l'exemple maghrébin", Tiers-
Monde, éducation et développement, tome XV, Paris, pp.619-670.

ISBN: 0 08 043 438X



