ICL 16, Paper 0033 Copyright © Elsevier Science Ltd.

HELVETIUS ET LE LANGAGE

Paul Laurendeau

Université York (Canada)

..I'll never find the words that tell enough, spell

enough. I mean they just aren’t swell enough.
Nat King Cole

Abstract: Claude-Adrien Helvétius (1715-1771), author of DE L'ESPRIT
(1758) and DE L'HOMME (1773), has more importance for the study of
language philosophy than usually believed. Helvétius is not directly a
glottophilosopher in the pure sense of the term. However, while working on
the constitution of his philosophical doctrine, he eventually had to address
the issue of language as a central gnoseological problem. We present here
the non-scholastic and non-glottocentric materialist doctrine of language of
Helvétius, in an attempt to demonstrate that it is still fully accurate vis-a-vis
the current hyperpositivist crisis of both language sciences and
onto/gnoseological philosophy.

Mots-clefs: Condillac, Helvétius, langage, Leibniz, Lumiéres, matérialisme,
philosophie du langage, Voltaire.

Claude-Adrien Helvétius (1715-1771) n'est pas normalement percu comme un philosophe du
langage. Les rares commentaires a propos des vues d'Helvétius sur l'activité de langage
tendent plutdt a le présenter comme un péle séide de Leibniz (1646-1716), Condillac (1715-
1780) ou Rousseau (1712-1778) sur la question (Belaval 1967: XXI-XXII; XXXII). On
n'assistera pas ici a quelque tentative visant a inverser mécaniquement cette croyance, et a
faire du fermier général le Wittgenstein du siécle des Lumiéres! Nous allons plutdt explorer
I'hypothese suivante: Helvétius travaille a la constitution d'une ontologie et d'une gnoséologie
qui l'obligeront & éventuellement rejoindre la question langage. Le mouvement est bien
synthétisé quand, dans ses PENSEES ET REFLEXIONS, il écrit des objets et de leur
connaissance: "Les objets offrent tant de différentes faces, qu'il faudroit [sic] toujours
examiner, et jamais disputer." (Helvétius 1795¢c: 140 du tome XIV, Aphorisme LXXXI).

ISBN: 0 08 043 438X



ICL 16, Paper 0033 Copyright © Elsevier Science Ltd.

Incluant principalement des éléments de réflexion philosophique sur les interactions humaines
et la société civile dans une perspective fondamentalement cufturaliste, le travail d'Helvétius
repose, comme on le sait, sur des assises matérialistes, et c'est d'une fagon tout a fait abrupte,
au beau milieu de ses investigations a propos "de l'esprit”" ou "de I'homme", qu'il se heurte a
une difficulté inattendue: le langage comme facteur gnoséologique. Helvétius n'est guere
préparé a faire face a un tel phénoméne, il est peu informé sur la question, et il n'a absolument
aucune intention de mettre ce probléme au centre de ses priorités. C'est la exactement ce qui
fera de sa maniére d'aborder cette question la formulation fraiche et tranchée d'une doctrine
matérialiste du langage, non dogmatique et non glottocentrique. Pour s'en aviser, il convient
d'abord de se donner un apergu de la place occupée par la question langage dans l'oeuvre
d'Helvétius.

1. UNE PRESENCE SIGNIFICATIVE DE LA QUESTION LANGAGE DANS DE
L'ESPRIT (1758) ET DE L'HOMME (1773)

1l est patent que la question de la "querelle de I'Esprif" a canalisé le gros de l'attention portée par les
contemporains d'Helvétius (sans parler des ndtres) sur sa pensée, et a contribué a classer le fermier
général au nombre des grands pamphlétaires plutdét que parmi les philosophes du langage de son
siecle. La question langage occupe pourtant une place tres significative dans DFE L'ESPRIT et dans
DE L'HOMME - dans le cas de ce dernier ouvrage surtout dans la mesure ou il constitue une
reprise et un développement de la problématique introduite dans I'essai-scandale de 1758.

1.1 Répartition et disposition du traitement du langage

La présence de la question langage se manifeste comme suit dans les deux grands essais
philosophiques d'Helvétius. DE L'ESPRIT (1758) est constitué de quatre "Discours" d'ampleurs
inégales et dont le nombre de chapitres est le suivant: Discours I: 4 chapitres; Discours II: 26
chapitres; Discours III: 30 chapitres; Discours IV: 17 chapitres. Environ 25% de l'ouvrage, soit 20
chapitres sur 77 et des développements d'importance variable disséminés dans le reste du texte, ont
a voir avec la question langage. La répartition des chapitres traitant plus directement du langage est
la suivante:

DISCOURS I - De l'Esprit en lui-méme
Chapitre IV: De l'abus des mots (chapitre conclusif du premier Discours)

DISCOURS 11 - De I'Esprit par rapport a la société
Chapitre IX: Du bon ton et du bel usage

DISCOURS 11T - Si I'Esprit doit étre considéré comme un don de la nature ou comme un
effet de I'éducation
Chapitre XXIX: De l'esclavage et du génie allégorigque des Orientaux

DISCOURS 1V - Des différens [sic] noms donnés a I'Esprit

Chapitres I & XVII: [exploration des différents noms donnés 4 l'esprit en frangais et
considérations afférentes]

ISBN: 0 08 043 438X



ICL 16, Paper 0033 Copyright © Elsevier Science Ltd.

DE L'HOMME (1773) est une texte beaucoup moins ramassé, que l'auteur ne destinait pas
directement & la publication et dont il n'a pas hésité & commenter le contenu comme suit: "Je n'ai
pas craint de tout dire; j'avois [sic] moins de ménagements a garder que dans le livre de L'ESPRIT.
Ma pensée est plus libre. Vous vous en €tes appercu [sic] au style, dont j'ai moins soigné les détails
et les liaisons." (Helvétius 1795b: 108 du tome XTIV, lettre a Lefebvre-Laroche datée du 15 aofit
1769). Cet ouvrage posthume est constitué d'une "Table sommaire”, d'une "Récapitulation” et de
dix "Sections" d'ampleur inégale dont le nombre de chapitres est le suivant: Table sommaire: 4
chapitres; Section I: 15 chapitres; Section IT: 24 chapitres; Section III: 4 chapitres; Section IV: 24
chapitres; Section V: 11 chapitres; Section VI: 18 chapitres; Section VII: 12 chapitres; Section
VIII: 26 chapitres; Section IX: 31 chapitres; Section X: 11 chapitres; Récapitulation: 4 chapitres.
Environ 5% de l'ouvrage, soit 9 chapitres sur 184 et des développements d'importance variable
disséminés dans le reste du texte, ont & voir avec la question langage. La répartition des chapitres
traitant plus directement du langage est la suivante:

SECTION Il - Que tous les hommes communément bien organisés ont une égale aptitude
a l'esprit
Chapitre V: Des jugemens [sic] qui résultent de la comparaison des idées
abstrailes, collectives efc
Chapitre XI: De l'inégale étendue de la mémoire
Chapitre XV: De ['esprit
Chapitre XVI: Cause de la différence des opinione en Morale, Politique et
Métaphysique _
Chapitre XVII: Que le mot de VERTU rappelle au clergé l'idée de sa propre
utilité
Chapitre XVIIL: Des idées différentes que les divers peuples se sont formés de la
Vertu
Chapitre XIX: Du seul moyen de fixer la signification incertaine des mots

SECTION 1V - Que les hommes commumément bien organisés sont tous susceptibles du
méme degré de passion: leur force inégale est toujours en eux l'effet de la différence des
positions ou le hazard [sic] nous place; que le caractére original de chaque homme
. (comme I'observe Pascal) n'est que le produit de ses premiéres habitudes
Chapitre VIIL: De la Justice considérée dans 'homme

SECTION VI - De ce qui constitue le bonheur des Individus: de la base sur laquelle on
doit édifier la félicité Nationale nécessairement composée de toutes les félicités
particuliéres

Chapitre XIV: Du Sublime

Chapitre XVII: De la clarté du style

On fera observer que le développement de la Section II constitue une reprise partielle de
largumentation déja introduite dans DE L'ESPRIT. 1l se dégage de cette premiére investigation
deux conclusion: d'abord la question langage a une présence significative sans étre le principal sujet
dont traite Helvétius; ensuite, c'est dans son essai sur 'Esprit, tel quel ou réverbéré dans DE
L'HOMME, que la problématique langagiére se manifeste de la fagon la plus sensible (et, comme
on le verra, de la fagon la plus opératoire).

ISBN: 0 08 043 438X



ICL 16, Paper 0033 Copyright © Elsevier Science Ltd.

1.2 Helvétius et Voltaire

Pour la bonne compréhension du propos qui sera développé ici il convient de rappeler que les tout
premiers écrits d'Helvétius ne relévent pas des domaines philosophique ou socio-politique.
Environs vingt ans avant la parution de l'essai DE L'ESPRIT, il travaille a des épitres en vers qu'il
soumet & Voltaire (1694-1778). Ce demier, si 'on prend ses propos au premier degré, croyait
beaucoup en lui comme écrivain (voir notamment Voltaire 1795: 168 du tome XIII, lettre a
Helvétius datée du 24 janvier 1740). 1l semble bien que, sous la supervision exclusivement
épistolaire de l'auteur des LETTRES PHILOSOPHIQUES, Helvétius, agé d'environ 23 ou 24 ans
ait procédé alors a une intensive exploration de la forme poétique. Voltaire lui-méme est alors
quadragénaire et vit reclus au domaine de la marquise de Chatelet pour échapper aux poursuites
judiciaires causées par la publication des LETTRES et de ses REMARQUES SUR LES
"PENSEES" DE PASCAL. 1l conseille assidiiment Helvétius sur son travail, notamment comme
suit:

"J'ai regu aujourd'hui, mon cher ami, votre diamant, qui n'est pas encore parfaitement taillé,
mais qui sera trés brillant. Croyez-moi, commencez par achever la premiere [sic] épitre; elle
touche a la perfection, et il manque beaucoup & la seconde. votre premiere épitre, je vous le
répete [sic], sera un morceau admirable. Sacrifiez tout a la rendre digne de vous; donnez-
moi la joie de voir quelquechose de complet sorti de vos mains. Envoyez-la-moi dans un
paquet un peu moins gros que celui d'aujourd'hui. Il n'est plus besoin de page blanche.
D'ailleurs, quand vous en gardez un double, je puis aisément vous faire entendre mes
petites réflexions. Jai autant d'impatience de voir cette épitre arrondie, que votre maitresse
en a de vous voir arriver au rendez-vous. Vous ne savez pas combien cette premiere épitre
sera belle: et moi je vous dis que les plus belles de Despréaux seront au dessous. Mais il
faut travailler, il faut savoir sacrifier des vers; vous n'avez a craindre que votre abondance:
vous avez trop de sang, trop de substance; il faut vous saigner, et jetiner. Donnez de votre
superflu aux petits esprits compassés qui sont si méthodiqu&s et si pauvres, et qui vont si
droit dans un petit chemin sec et uni qui ne mene [sic] a rien."

(Voltaire 1795: 191-192 du tome X111, lettre & Helvétius datée du 3 avril [sans annee])

De ce premier contact trés poussé avec le travail textuel, c'est-a-dire avec la question langage dans
une approche active plutdt que réflexive, ou encore avec la "forme" aurait-on dit a 1'époque,
Helvétius ne se dissociera pas. Il reprendra a la fin de sa vie cette série d'épitres et en fera un poéme
allégorique continu qui, sous le titre LE BONHEUR, sera publié peu aprés sa mort. On verra que le
vous avez trop de sang, trop de substance de Voltaire aura une résonance certaine sur la
conception qu'Helvétius se fera de l'activité de langage.

2. LES IDEES RECUES DE SON TEMPS SUR LE LANGAGE ET LES LANGUES

Que ce soit pour dénoncer "l'insipide étude des mots." (DE L'ESPRIT - Helvétius 1988: 554, la
totalité du développement est une ferme diatribe contre I'étude des langues mortes) ou pour traiter
"De la clarté du style" (DE L'HOMME - Helvétius 1989: Section VIII, chapitre XVII), Helvétius
parle au premier degré du langage et de la langue. Le fait-il de fagon systématique et opératoire.
Non, répondent lapidairement les rares commentateurs ayant mentionné les vues d'Helvétius sur la
question langage.

ISBN: 0 08 043 438X



ICL 16, Paper 0033 Copyright © Elsevier Science Ltd.

2.1 Helvétius redirait Condillac et Rousseau

On est prét & admettre quHelvétius donne bien au langage une sorte de statut gnoséologique. Mais
il ne développerait pas la question suffisamment, se contentant de ressasser Condillac (qu'il ne cite
gueére) et Rousseau (quiil ne cite que pour le combattre, avec virulence). Il nous laisserait sur notre
faim:

"Désormais le jugement est lié au langage: "Qu'est-ce que juger? c'est dire ce que je sens",
c'est "le prononcé des sensations éprouvées”, "le récit de deux sensations, ou actuellement
éprouvées, ou considérées dans ma mémoire” [H. II, 4 (183, 186)]. On regrette
quHelvetius [sic] n'ait guére approfondi cette liaison au langage et quil se soit borné a
répéter rapidement, aprés Condillac et Rousseau, que la langue, oeuvre de la société et
dépdt de ses acquisitions s'était développé avec l'accroissement des besoins [E. I, 9 (41);
H. IV, 8 (254-256)]."

(Belaval 1967: XXXII)

1l semble bien que cette opinion ait été partagé des contemporains d'Helvétius. Denis Diderot
(1713-1784), qui a pris la peine de rédiger une réfutation pour chacun des deux grands ouvrages
d'Helvétius des leur parution, semble, lui aussi, étre resté sur sa faim autour de la question langage.
Il écrit dans ses "Réflexions sur le livre DE L'ESPRIT par M. Helvétius" parues dans la
CORRESPONDANCE LITTERAIRE du 15 aofit 1758:

"Ce qu'il dit de l'abus des mots est superficiel mais agréable. En général c'est le caractére
principal de 'ouvrage d'étre agréable a lire dans les matiéres les plus séches parce qu'il est
semé d'une infinité de traits historiques qui soulagent. L'auteur fait I'application de l'abus
des mots a la matiere, au temps et a I'espace. 1l est ici fort court et fort serré, et il n'est pas
difficile de deviner pourquoi. Il y en a assez pour mettre un bon esprit sur la voie et pour
faire jeter les hauts cris & ceux qui nous jettent de la poussiére aux yeux par état..."

(Diderot 1970: 241)

Ce genre de déception nous attend certainement si on demande a Helvétius ce que Condillac a fait
avec sa grammaire ou Rousseau avec son essai traitant de l'origine des langues. Helvétius n'est pas
un proto-linguiste. Ce qu'il dit explicitement sur le linguistique, le stylistique et le rhétorique révele
ce fait de fagon assez patente.

2.2 Helvétius sur le linguistique

Helvétius ne comprend pas grand chose aux langues du monde. Sa perception des langues
étrangeres ou "exotiques” est une batterie de jugements épilinguistiques des plus ordinaires:

"En effet, supposons que le ciel anime tout & coup plusieurs hommes; leur premiére
occupation sera de satisfaire leurs besoins; bien~tot [sic] apres ils essaieront, par des cris,
d'exprimer les impressions de plaisir et de douleur qu'ils regoivent. Ces premiers cris
formeront leur premi¢re langue, qui, & en juger par la pauvreté de quelques langues
sauvages, a dii d'abord étre tres [sic] courte et se réduire a ces premiers sons."

(Helvétius 1988: 290)

"Sont-ce ces sauvages du Nord ou du Midi, ces Lapons, ces Papoux sans éducation, ces

hommes, pour ainsi dire, de la nature, dont la langue n'est composée que de cing ou six
sons ou cris." (Helvétius 1989, tome 1: 478)

ISBN: 0 08 043 438X



ICL 16, Paper 0033 Copyright © Elsevier Science Ltd.

La connaissance qu'il manifeste de phénomeénes strictement linguistiques comme la variation,
diaphasique ou diatopique, se raméne aux idées les plus générales sur l'évolution des langues, idées
déja bien en place dans les cercles intellectuels du siécle des Lumiéres:

"Un Ecrivain poli, comme Malherbe, doit donc avoir des succés plus rapides qu'étendus, et
plus brillans [sic] que durables. Il en est deux causes: la premiére cC'est qu'un ouvrage,
traduit d'une langue dans une autre, perd toujours, dans la traduction, la fraicheur et la
force de son coloris; et ne passe par conséquents aux étrangers que dépouillé des charmes
du style, qui, dans ma supposition, en faisait le principal agrément: la seconde, c'est que la
langue vieillit insensiblement; c'est que les tours les plus heureux deviennent 2 la longue les
plus communs; et qu'un ouvrage, enfin dépourvu, dans le pays méme ou il a été composé,
des beautés qui l'y rendoient [sic] agréable, ne doit tout au plus conserver a son auteur
qu'une estime de tradition."

(Helvétius 1988: 180)

Une telle conscience de I'existence de la diachronie et de ses conséquences sémantiques
fondamentales ne I'empéche pas de cultiver par moments la preuve par l'étymologie, ce lieu
commun du fétichisme é€pilinguistique savant: "Chacun demande qu'est-ce que vérité ou évidence?
La racine des mots indique I'idée qu'on y doit attacher. Evidence est un dérivé de videre, video, je
vois." (Helvétius 1989, tome 1: 304). Helvétius n'est ni linguiste ni grammairien. Pas méme
"spontanément”. Son cadre de réflexion linguistique est monolingue et sa connaissance des
questions de grammaire frangaise est minimale.

2.3 Helvétius sur le stylistique et le rhétorique

En matiére de stylistique et de rhétorique, un certain nombre de lieux communs apparaissent aussi.
On pense par exemple a l'inévitable référence a Démosthéne "la bouche remplie de cailloux"
(Helvétius 1988: 271), que Diderot ridiculisera gaillardement dans sa volumineuse "Réfutation
suivie de l'ouvrage d'Helvétius intitulé L HOMME" (CORRESPONDANCE LITTERAIRE, 1783 a
1786):

"Si l'éloquence dégénére sous les gouvernements despotiques, clest moins parce qu'elle
reste sans récompense que parce qu'elle ne s'occupe que d'objets frivoles et qu'elle est
contrainte. Démosthéne en Gréce parlait au peuple du salut de I'Etat; de quoi parlerait-il &
Paris? De la dissolution d'un mariage mal assorti."

(Diderot 1971: 578-579)

Au nombre des idées regues du temps, figure la fameuse "langue des passions" (Helvétius 1988:
273), désignation imagée du pathos rhétorique, donnant lieu  certains traits critiques de la part du
fermier général. "Etudie-t-on la langue des passions et des caractéres différens [sic], on trouve
souvent les tragiques en défaut. Tl en est peu qui faisant parler telle passion, n'emprunte quelquefois
le iangage d'une autre.” (Helvétius 1989, tome 2: 739). Cette notion extensive de "langue”, trés peu
linguistique on notera, rejoindra partiellement les questions gnoséologiques qui fondent l'originalité
d'Helvétius sur la question langage. Contentons nous d'observer, pour linstant qu'il n'y a rien de
particuliérement novateur, dans la seconde moitié du 18iéme siécle, 2 dire: "I n'est point d'art ou de
science qui n'ait sa langue particuliére et c'est 'étude de cette langue qui dans un 4ge avancé, nous
rend incapable de I'étude d'une nouvelle science:" (Helvétius 1989, tome 1: 451, note 87). Le terme
“langue" disposait tout naturellement de ce genre d'extension dans l'acrolecte des élites des
Lumiéres. On observe donc ici un type particulier de locus comuni, sans plus. Finalement ['auteur
de DE L'ESPRIT et DE L'HOMME parle peu du style et se soucie encore moins d'en faire, dans sa

ISBN: 0 08 043 438X



ICL 16, Paper 0033 Copyright © Elsevier Science Ltd.

période philosophique a tout le moins. 1l s'en confesse, fort benoitement pour un ancien €léve de
Voltaire: "Les allégories sont inutiles. La lumiere [sic] se répand de jour en jour. 1 faut dire
nettement aux hommes la vérité; il y a assez long-temps [sic] qu'on les trompe. Je ne prends
d'autres précautions que de déguiser mon style et de cacher mon nom." (Helvétius 1795b: 97-98 du
tome XIV, lettre 3 Lefebvre-Laroche datée du 15 aoit 1769). Diderot, dans la perspective
spontanément élitiste qui est la sienne, lui en fera le reproche, sans peut-étre voir que ce quiil
considérait comme simple négligence revét peut-étre un caractére plus nettement délibéré qu'on
peu le croire.

"Il me semble que l'auteur n'attache pas assez d'importance a plusieurs qualités rares sans
lesquelles toutefois on n'écrit jamais bien; la pureté de la langue, le choix de I'expression
propre ou figurée, sa place et 'harmonie. Un paysan, un homme du peuple aura des idées
fortes, des images frappantes; mais il manguera des qualités précédentes, qu'on ne tient
point de la nature, mais que le goiit seul peut donner. L'art d'écrire s'apprend. Celui de
penser et de sentir ne s'apprend guere."

(Diderot 1971: 635-636)

Car "le choix de I'expression propre ou figurée" est pour Helvétius une question beaucoup plus
centrale et problématique que ne semble le penser le maitre des encyclopédistes.

3. STATUT DU LANGAGIER COMME INDICE GNOSEOLOGIQUE

Si on part de son discours direct sur les langues et le langage pour investiguer Helvétius, on
termine inévitablement sa trajectoire dans un cul-de-sac de licux communs et de commentaires
ancillaires et superficiels. L'apport d'Helvétius sur la question langage est a chercher ailleurs. Ou
mieux il est & chercher aufrement. Pour le dégager, il ne faut pas partir du linguistique mais plutot
du gnoséologique. Dans le cas du fermier général, il n'est gueére utile de passer de la linguistique ou
de la grammaire a la philosophie du langage, comme la tradition le fait assez naturellement , par
exemple avec Condillac. Vaut mieux passer en philosophie, de l'ontologie, a la gnoséologie, a la
philosophie du langage. En investiguant lexistence, Helvétius est amené a lactivité de
connaissance. Et en investiguant l'activité de connaissance, il fait alors l'observation suivante,
cruciale dans sa réflexion: "Qui sait sa langue a déja beaucoup d'idées." (Helvétius 1989, tome 1:
198). Diderot flaire le danger d'une sorte d'hypertrophie ratiocinante du mental dans le phénomeéne
de la connaissance, et réplique, en jouant le primat de I'empirique et de sa saisie par le canal naturel
des sens: "Quand on voit une chose, pour l'admettre on n'est pas obligé de l'expliquer." (Diderot
1971: 578). La lutte s'engage alors entre culturalisme (Helvétius) et biologisme (Diderot). Le
langage sera une des piéces sur cet immense échiquier ou se constitue rien de moins que le principal
rapport de force de la pensée matérialiste moderne.

3.1 Sensations et langage

Helvétius est un sensualiste que l'on pourrait qualifier de vacillant. Trés loin de partager les
certitudes un peu triomphantes de Condillac en la matiere, il se rallie malgré tout au principe
matérialiste du primat des sensations dans l'activité de connaissance. Il assume bien que "les sens
sont la source de toutes nos idées" (Helvétius 1988: 229). Mais son vacillement est di & l'existence
d'un facteur gnoséologique quelque peu imprévu dans ce genre de systéme de représentation, et
auquel sa rationalité ne peut pas rester indifférente: le langage. Le langage est culturellement
acquis. Il est I'un des joyaux les plus anciens de cette €ducation qui ameéne Helvétius a considérer

ISBN: 0 08 043 438X



ICL 16, Paper 0033 Copyright © Elsevier Science Ltd.

que "Nous sommes uniquement ce que nous font les objets qui nous environnent" (Helvétius 1988:
539). L'Etre détermine le Connaitre. L'ontologique ceinture le gnoséologique. L'Esprit, qui est la
connaissance des rapports du monde, est limité par ces rapports eux mémes. Le langagier apparait
alors comme l'indice intellectuel par excellence de cette limitation du gnoséologique.

"L'Esprit humain s'éléve jusqu'a la connoissance [sic] de ces rapports; mais ce sont des
bornes qu'il ne franchit jamais. Aussi tous les mots qui composent les diverses Langues et
qu'on peut regarder comme la collection des signes de toutes les pensées des hommes,
nous rappellent ou des images, tels sont les mots chéne, océan, soleil, ou désignent des
idées, c'est-a-dire, les divers rapports que les objets ont entr'eux, et qui sont ou simples,
comme les mots grandeur, pefitesse, ou composés, comme, vice, verfu;, ou ils expriment
enfin les rapports divers que les objets ont avec nous, c'est-a-dire notre action sur eux,
comme dans ces mots je brise, je creuse, je souléve: ou leur impression sur nous, comme
dans ceux-ci, je suis blessé, ébloui, épouvanté."
(Helvétius 1988: 21)

Imprévu pour un sensualisme qui se voudrait conséquent et qualitativement unitaire (le sensualisme
de l'animal-machine, par exemple), incontournable pour un culturalisme aussi poussé que celui
d'Helvétius, le langage est un probléme qui deviendra vite important pour qui veut voir clair dans la
question complexe de la connaissance acquise par éducation. Une bonne partie de l'exercice
matérialiste dHelvétius consistera a chercher a raccorder le langagier et le sensuel. On investiguera
le mouvement de concrétion qui rend palpable ("sensible") les images verbales de I' "Orateur".

"L'Orateur présentera trois tableaux a l'imagination de ce méme homme: dans ['un il lui
peindra le Roi juste qui condamne et fait exécuter un Criminel; dans le second, le Roi bon
qui fait ouvrir le cachot de ce méme Criminel et lui détache ses fers; dans le troisiéme, il
représentera ce méme Criminel qui, s'armant de son poignard au sortir de son Cachot,
cours massacrer cinquante Citoyens. Or quel homme, 2 la viie [sic] de ces trois tableaux ne
sentira pas que la justice, qui, par la mort d'un seul, prévient la mort de cinquante hommes,
est dans un Roi, préférable & la bonté? Cependant ce jugement n'est réellement qu'une
sensation. En effet, si par I'habitude d'unir certaines idées a certains mots, on peut, comme
l'expérience le prouve, en frappant l'oreille de certains sons, exciter en nous a peu prés les
mémes sensations qu'on éprouveroit [sic] a la présence méme des objets, il est évident qu'a
Fexposé de ces trois tableaux, juger que, dans un roi, la justice est préférable 4 la bonté,
c'est sentir et voir que, dans le premier tableau, on n'immole qu'un citoyen; et que, dans le
troisiéme on en massacre cinquante: d'ou je conclus que tout jugement n'est qu'une
sensation."

(Helvétius 1988: 23)

La langagier pourra donc opérer comme véritable substitut détaché de perceptions sensibles. Et on
investiguera le mouvement inverse d"abstraction", qui assigne des capteurs linguistiques a des
faisceaux diffus de rapports empiriques constitués en praxis.

"Il est peu de mots abstraits dans les langues sauvages et beaucoup dans celles des Peuples
policés. Ces derniers intéressés a l'examen d'une infinité d'objets, sentent a chaque instant le
besoin de se communiquer nettement et rapidement leurs idées; cest a cet effet qu'ils
inventent tant de mots abstraits: I'étude des sciences les y nécessitent.

Deux hommes, par exemple, ont & considérer une qualité commune & deux corps: ces deux
corps peuvent se comparer selon leur masse, leur grandeur, leur densité, leur forme, enfin
leurs couleurs diverses. Que feront ces deux hommes? ils voudront d'abord déterminer

ISBN: 0 08 043 438X



ICL 16, Paper 0033 Copyright © Elsevier Science Ltd.

I'objet de leur examen. Ces deux corps sont-ils blancs? Si c'est uniquement leur couleur
quiils comparent; ils inventeront le mot blancheur: ils fixeront par ce mot toute leur
attention sur cette qualité commune a ces deux corps et en deviendront d'autant meilleurs
juges de la différente nuance de leur blancheur."

(Helvétius 1989, tome 2: 713)

Mais le raccord monde/langage est incertain, et c'est le primat exclusif du sensuel sur son contraire
(I'Esprit - on notera que le trait¢ dHelvétius ne s'intitule pas L4 MATIEREY) qui pose probléme
dans l'option du matérialisme culturaliste (préfiguration du matérialisme historique) prise par
Helvétius. Il ne s'agit donc pas ici de glottophilosophie (pour reprendre le mot fort pertinent de
Haiim Rosén dans son rapport au 16e Congrés International des Linguistes, Paris, 1997),
nommément de ce genre de philosophie du langage néo-nominaliste et tapageusement verbaliste
qui est encore & venir. Au contraire, le primat de l'ontologique fait sentir sa présence avec
constance: "Aprés avoir déterminé lidée que j'attache a ce mot de probité, considerée [sic] par
rapport a chaque particulier; il faut, pour s'assurer de la justesse de cette définition, avoir recours a
l'observation; elle nous apprend qu[e]..."(Helvétius 1988; 57). Le langage est problématisé dans un
cadre onto-gnoséologique qui n'autorisera jamais sa superfétation, tout en lui assignant un rdle
crucial dans le processus de connaissance, et ce dés le début de la vie.

3.2 Parler et connaitre chez l'enfant

Pour Helvétius, la possibilité de connaitre est une caractéristique humaine commune et stable. La
stabilité de la faculté de langage est lindice le plus accusé témoignant de la manifestation de ce fait
gnoséologique dés l'enfance.

"L'on peut méme assurer que si I'enfant est aussi capable de I'étude des langues que
I'homme fait, il est aussi susceptible d'attention, et peut également appercevoir [sic] les
ressemblances et les différences, les convenances et les disconvenances qu'ont entr'eux les
objets divers, et par conséquent raisonner régalement juste."

(Helvétius 1989, tome 1: 485)

Helvétius voit dans le fait que 'enfant "sait avant douze ans une grande partie de la langue usuelle
et connoit [sic] déja les mots propres a exprimer ses idées" (Helvétius 1989, tome 1: 484) un indice
du fait que la connaissance et la propension a la connaissance sont déterminées par le milieu
ambiant et /'intérét apporté & ce milieu dés le tendre age. D'ol, entre autres, une réflexion sur
l'enseignement scolaire singuliérement moderne.

"Considérons les enfants: s'il font dans ieur langue naturelle des progrés moins inégaux que
dans une langue étrangere, clest qu'ils y sont excités par des besoins & peu prés pareils;
c'est-a-dire, et par la gourmandise, et par l'amour du jeu, et par le désir de faire connoitre
[sic] les objets de leur amour et de leur aversion: or, des besoins & peu prés pareils, doivent
produire des effets & peu prés égaux. Au contraire, comme les progrés dans une langue
étrangére dépendent et de la méthode dont se servent les Maitres, et de la crainte qu'ils
inspirent a leurs Ecoliers, et de lintérét que les Parens [sic] prennent aux études de leurs
Enfans [sic]; on sent que des progrés dépendant de causes st vari€es qui agissent et se
combinent si diversement, doivent, par cette raison, €tre extrémement inégaux. D'ou je
conclus que la grande inégalité d'esprit qu'on remarque entre les hommes dépend, peut-étre
du désir inégal qu'ils ont de s'instruire."

(Helvétius 1988: 261)

ISBN: 0 08 043 438X



ICL 16, Paper 0033 Copyright © Elsevier Science Ltd.

"Supposons que l'étude de la langue Latine fiit aussi utile que peut étre elle l'est peu, et
qu'on voulut dans le moindre tems [sic] possible en graver tous les mots dans la mémoire
d'un enfant, que faire? l'entourer d'hommes qui ne parlent que Latin. Si le voyageur jete
[sic] par la tempéte sur une Ile dont il ignore la langue, ne tarde pas a la parler, c'est qu'il a
le besoin et la nécessité pour maitres. Or qu'on mette l'enfant le plus prés possible de cette
position; il saura plus de Latin en deux ans, qu'il n'en apprendroit [sic] en dix dans les
colleges."

(Helvétius 1989, tome 2: 970, note 9)

"L'Enfant apprendra ['Italien ou |'Allemand avec la méme facilité que sa propre langue, si
toujours entouré d'Ttaliens ou d'Allemands, il ne peut demander qu'en ces langues les
choses qui lui sont agréables."
(Helvétius 1989, tome 1: 519)

La langue premiére s'apprend aisément, et en dehors de toute structure scolaire ou magistrale. De
ce constat, Helvétius tire les conséquences gnoséologiques conformes a son systéme de
représentations culturaliste, & I'intérieur duquel la catégorie d'inférés joue un réle central. Si la
stimulation est plus grande c'est que le besoin est plus grand.

"Si l'étude de leur propre langue paroit [sic] en général moins pénible aux enfans [sic] que
Iétude de la Géométrie, c'est que les enfans éprouvent plus habituellement le besoin de
parler que de comparer ensemble des figures géométriques, et que le besoin senti de
l'attention la rend toujours moins désagréable et moins pénible."

(Helvétius 1989, tome 1: 414, note a)

On observe alors quHelvétius domine beaucoup plus finement que Diderot la notion de langue
vernaculaire et les caractéristiques de son apprentissage naturel par harmonie imitative en contexte
social ordinaire plutt que par écholalie contrainte. Dans sa réplique, le maitre des encyclopédistes
reste tributaire d'une vision trés scolaire et savante de I'apprentissage linguistique. D'évidence, en
ces matiéres, le fermier général et lui ne parle pas la méme "langue” (les lignes en italique sont
citées dHelvétius par Diderot):

"L'expérience apprend que la crainte de la férule, du fouet ou d'une punition encore plus
légere suffit pour douer I'enfant de I'attention qu'exige I'étude de la lecture et des langues.
L'expénience apprend tout le contraire; et j'ai vu cruellement écorcher des enfants qui n'en
avangaient pas d'un pas de plus dans la lecture et I'étude des langues.

Si l'étude de leur propre langue parait en général moins pénible aux enfants que I'étude
de la géométrie; c’est que... C'est que cela n'est pas vrai. Il n'y en a presque pas un qui ne
réussisse en géométrie, et tout aussi peu qui réussissent dans ['étude de la langue par
principe."

(Diderot 1971: 589)

Peu sensible aux nuances de nature socio-historiques, Diderot confond ici connaissance d'une
langue et apprentissage inculqué d'un acrolecte de classe. La différence la plus nette entre
biologisme et culturalisme affleure ici. Pour Diderot, l'apprentissage s'apparente au dressage de la
béte rétive, qui ne s'orientera que vers ce a quoi sa nature la prédispose. Pour Helvétius, c'est en
parlant qu'on devient locuteur, et la totalité des individus sociaux parlent leur langue et mettent en
pratique les principes langagiers qui révelent les traits communs de leur aptitude a la connaissance.
Le social est abstrait par Diderot, postulé par Helvétius. Pour I'enfant comme pour I'adulte, la

ISBN: 0 08 043 438X



ICL 16, Paper 0033 Copyright © Elsevier Science Ltd.

seconde option, celle d'Helvétius, ne pourra pas faire l'économie d'une doctrine explicite de
l'individu social connaissant.

3.3 Parler et connaitre chez l'individu social

Dans la conception quHelvétius se fait de la connaissance "il en est des idées comme des langues.
On parle celle de ceux qui nous entourent.” (Helvétius 1989, tome 1: 520). On a affaire & un
véritable sociologisme gnoséologique. "Que je voie les honneurs accumulés sur ceux qui se sont
rendus utiles & Ja Patrie; que je ne rencontre par-tout fsic] que des citoyens censés et n'entende que
des discours honnétes, j'apprendrai, si je l'ose dire, la vertu, comme on apprend sa propre langue
sans s'en appercevoir [sic]" (Helvétius 1989, tome 2: 925). Un des corollaires cruciaux de cette
doctrine est que l'ordre social détermine l'ordre du discours. 1l s'ensuit que I'on croit ce que l'on se
fait dire de croire. "Si les hommes ne croient pas aux contes des fées et des génies, ce n'est pas leur
absurdité qui les retient et les en empéche, cest qu'on ne leur a pas dit d'y croire." (Helvétius
1795¢: 134 du tome XIV, Aphorisme LXIII) Il s'ensuit aussi que I'on ne paile pas de la méme
fagon dans le méme environnement social (méme au sens socio-politique le plus restreint de ce
terme).

"C'est donc a l'imagination qu'un Auteur doit, en partie, la force de son expression; c'est par
ce secours quiil transmet dans l'ame [sic] de ses lecteurs tout le feu de ses pensées. Si les
Anglois, 4 cet égard, s'attribuent une grande supériorité sur nous, c’est moins a la force
particuliére de leur langue qu'a la forme de leur gouvernement quils doivent cet avantage.
On est toujours fort dans un état libre, ou 'homme congoit les plus hautes pensées, et peut
les exprimer aussi vivement qu'il les congoit. Il n'en est pas ainsi des Etats monarchiques:
dans ces pays, l'intérét de certains corps, celui de quelques particuliers puissans [sic], et
plus souvent encore une fausse et petite politique, s'oppose aux élans du génie."

(Helvétius 1988: 450)

Corrolairement a ces réalités, qui sont déja le déterminisme historique, et dont Helvétius distingue
bien le caractére mal conscientisé, ethnocentrisme et glottocentrisme tendent a aller de paire dans la
société civile! "Chaque Nation, convaincue qu'elle seule possede [sic] la sagesse, prend toutes les
autres pour folles; et ressemble assez au Marianois [Note d'Helvétius: VOYAGES DE LA
COMPAGNIE DES INDES HOLLANDOISES] qui, persuadé que sa langue est la seule de
I'Univers, en conclut que les autres hommes ne savent pas parler” (Helvétius 1988: 193). La langue
est toujours en place et joue son rdle dindicateur gnoséologique dans l'armature culturaliste.
L'ethnolinguistique fagon Sapir-Whorf est présente en germe, couplée a une conception du
discours qui annonce Benveniste.

"La mémoire chargée de tous les mots d'une langue et par conséquent de toutes les idées
d'un Peuple, est la palette chargée d'un certain nombre de couleurs. Le Peintre a sur cefte
palette la matieére premicre d'un excellent tableau: c'est a lui a les méler et a les étendre de
maniére quil en résulte une grande vérité dans sa teinte, une grande force dans son coloris,
enfin un tableau." '

(Helvétius 1989, tome 1: 198)

La sociolinguistique aussi est annoncée, notamment dans le remarquable Chapitre IX du Discours
II de I'ESPRIT intitulé Du bon ton et du bel usage ou on nous signale entre autres que "Les
sociétés sont a cet égard comme les Paysans de diverses Provinces, qui parlent plus volontiers le
patois de leur canton que la langue de leur Nation, mais qui préferent [sic] la langue nationale au
patois des autre Provinces. Le bon fon est celui que chaque société regarde comme le meilleur

ISBN: 0 08 043 438X



ICL 16, Paper 0033 Copyright © Elsevier Science Ltd.

aprés le sien.." (Helvétius 1988: 100-101). Encore une fois, les phénomeénes linguistiques
apparaissent exclusivement avec le statut d'indices permettant d'exemplifier pour les décrire plus
adéquatement l'ontologique et le gnoséologique. L'individu social manifestera donc ce savoir
penser, qui est le principal objet d'investigation pour Helvétius, a travers un savoir dire.

3.4 Savoir penser/savoir dire

Observateur du glottocentrisme de la pensée ordinaire, le fermier général est lui-méme non
glottocentriste dans sa propre doctrine gnoséologique. Il faut entendre par 1a qu'il ne réduit pas la
connaissance au langage, comme le feront allegrement et triomphalement nos glottophilosophes
post-oxfordiens. Helvétius considére "que penser produit le besoin de communiquer ses pensées..."
(Helvétius 1989, tome 1: 407). Toute fascination verbaliste est posément exclue. "L'homme du
monde et le bel esprit sexpriment l'un et l'autre avec élégance et pureté; tous deux sont
ordinairement plus sensibles au bien dif qu'au bien pensé" (Helvétius 1988: 473) et on ne les en
félicite pas! Mais il reste que le savoir penser effectif se manifeste de facto et inévitablement via un
savoir dire.

"D'ailleurs, si tous les hommes, comme je 'ai dit plus haut, sont capable d'apprendre a lire
et d'apprendre leur langue, ils sont tous capables non seulement de l'attention vive, mais
encore de l'attention continue, qu'exige la découverte d'une vérité.

Quelle continuité d'attention ne faut-il pas, ou pour connoitre [sic] ses lettres, les assembler,
en former des syllabes, en composer des mots; ou pour unir dans sa mémoire des objets
d'une nature différente, et qui n'ont entr'eux que des rapports arbitraires comme les mots
chéne, grandeur, amour qui n'ont aucun rapport réel avec lidée, limage ou le sentiment
qu'ils expriment? Il est donc certain que si, par la continuité d'attention, c'est-a-dire, par la
répétition fréquente des mémes actes d'attention, tous les hommes parviennent a graver
successivement dans leur mémoire tous les mots d'une langue, ils sont tous doués de la
force et de la continuité d'attention nécessaire pour s'élever a ces grandes idées dont la
découverte les place au rang des hommes illustres."

(Helvétius 1988: 256)

Radicalement égalitaire, cette audace de doctrine connait les vacillements caractéristiques de toutes
les idées neuves. Corollaire implacable du si l'on sait parler, l'on sait penser, pourra alors
réapparaitre une idée hérités des classiques: pour "bien” penser, il faut "bien” parler.

"L'idée du fort une fois déterminée, j'observerai que les hommes ne pouvant se
communiquer leurs idées que par des mots, si la force de l'expression ne répond pas a celle
de la pensée, quelque forte que soit cette pensée, elle paroitra [sic] toujours foible [sic], du
moins & ceux qui ne sont point doués de cette vigueur d'esprit qui supplée a la foiblesse
[sic] de l'expression.

Or pour rendre fortement une pensée, il faut 1°. 'exprimer d'une maniére nette et précise:
toute idée rendue par une expression louche, est un objet appergu [sic] & travers un
brouillard; limpression n'en est point assez distincte pour éire forte. 2° 1l faut que cette
pensée, s'il est possible, soit revétue d'une image et que I'image soit exactement calquée sur
la pensée.

En effet, si toutes nos idées sont un effet de nos sensations, c'est donc par les sens qu'il faut
transmettre nos idées aux autres hommes; il faut donc, comme j'ai dit dans le Chapitre de
l'imagination, parler aux yeux pour se faire entendre a l'esprit."

(Helvétius 1988: 454-455)

ISBN: 0 08 043 438X



ICL 16, Paper 0033 Copyright © Elsevier Science Ltd.

Parler aux yeux pour éblouir l'esprit. Cela nous améne a une des théses centrales d'Helvétius sur le
langage: la thése de l'abus des mots (DE L'ESPRIT, Discours I, Chapitre IV). Les mots sont
fondamentalement imprécis. La lutte gnoséologique consiste a peindre le discours par touches pour
I'amener & une finesse et une précision qui ne lui est pas inhérente. Dans cette dynamique
gnoséologique, Helvétius le philosophe renoue remarquablement avec ses origines d'épistolier
laborieux et foisonnant, oeuvrant au dépouillement de sa formule sous la férule voltairienne... 7rop
de sang, trop de substance! Eléve conséquent de son premier maitre, mais sans trop
s'enthousiasmer ni s'éterniser, Helvétius mentionne donc qu™il faudroit [sic], suivant le Conseil de
Leibnitz [sic], composer une Langue philosophique, dans laquelle on détermineroit [sic] la
signification précise de chaque mot" (Helvétius 1988: 49). L'Helvétius de la maturité ne
sfillusionnera guére au sujet de cette "grande" idée, car il est conscient qu'il y a de la triche dans la
société civile en ces matieres. Les mots font l'objet dun abus dans un sens quHelvétius va
développer dans une perspective plus originale que I’idée leibnizienne. Il considere en effet qu'il faut
tendre a contrer I'ambiguité naturelle du langage sans imaginer que cette ambiguité pourra étre
éliminée. Le parti de la rationalité fait cela. Le parti adverse fait le contraire: il entretient les mots
dans feur flou mystificateur.

"Quelle est la science des Scholastiques? celle d'abuser des mots et d'en rendre la
signification incertaine. C'étoit [sic] par la vertu de certains mots barbares, qu'autrefois les
Magiciens édifoient [sic], détruisoient [sic] les chédteaux enchantés ou du moins leur
apparence. Les Scholastiques, héritiers de la puissance des anciens Magiciens, ont, par la
vertu de certains mots inintelligibles, pareillement donné l'apparence d'une science aux plus
absurdes réveries. S'l est un moyen de détruire leurs enchantements, c'est de leur demander
la signification précise des mots dont ils se servent. Sont-ils forcés d'y attacher des idées
nettes, le charme cesse et le prestige de la science disparoit [sic]. Qu'on se défie donc de
tout écrit ou I'on fait trop fréquemment usage du langage de I'école. La langue usuelle suffit
presque toujours a quiconque a des idées claires. Quiconque veut instruire et non duper les
hommes doit parler leur langue."

(Helvétius 1989, tome 1: 118, note 6)

"Quant a la Métaphysique scholastique, est-ce une science? Non: mais, comme je viens de
le dire un jargon: elle n'est golitée que de l'esprit faux qui s'accomode d'expressions vuides
[sic] de sens; que de lignorant qui prend les mots pour des choses, et que du fiipon qui
veut faire des dupes. L'homme sensé la méprise.

Toute Métaphysique non fondée sur l'observation, ne consiste que dans l'art d'abuser des
mots. C'est cette Métaphysique qui dans le pays des chiméres court sans cesse apres des
boules [sic] de savon, dont elle n'exprima jamais que du vent. Maintenant réléguée [sic]
dans les Ecoles Théologiques. elle les divise encore par ses subtilités; elle peut encore
rallumer le fanatisme, et faire de nouveau ruisseler le sang humain."

(Helvétius 1989, tome 1: 288-289)

Diderot aussi lance cet appel a la précision rationnelle du langage dépouillé, un des grands enjeux
intellectuel du siécle (I'idée d’abus des mots est une des idées-forces de la philosophie du langage
dix-huitiémiste, condillacienne notamment). Mais 1a ou Helvétius voit la pression des rapports de
force historiques comme facteur moteur de l'abus des mots, Diderot penche encore une fois pour la
thése "naturaliste" (avec le calembour théorique habituel sur lidée de langue "naturelle"): le
manque de rigueur verbale nous viendrait de lincontournable héritage de nos philosophies
vernaculaires.

ISBN: 0 08 043 438X



ICL 16, Paper 0033 Copyright © Elsevier Science Ltd.

"On est fataliste, et a chaque instant on pense, on parle, on écrit comme si on persévérait
dans le préjugé de la liberté; préjugé dont on a €té bercé, qui a institué la langue vulgaire
qu'on a balbutiée et dont on continue de se servir, sans s'apercevoir qu'elle ne convient plus
a nos opinions. On est devenu philosophe dans ses systémes et l'on reste peuple dans son
propos."

(Diderot 1971: 566)

Au naturalisme objectiviste de Diderot va s'opposer chez Helvétius les grandes lignes d'une
doctrine de la praxis langagiére, organisatrice et investigatrice. Le savoir penser dans son
association au savoir dire donne au mot un statut central de capteur gnoséologique dont Helvétius
fera un objet particuliérement opératoire dans son systéme de représentations philosophiques. Le
gnoséologique problématise le sémantique et l'effet en retour de ce dernier est un incontournable
enjeu de connaissance.

4. "LA SIGNIFICATION DE CE MOT": TRAITEMENT DES GLOTTOGNOSES

Il convient ici de rappeler un fait important. Helvétius pense le langage en monolingue. Dans le
DISCOURS IV qui clot l'essai DE I'ESPRIT, il procéde a une étude serrée du mot esprit en lui
assignant le statut de glottognose, c'est-a-dire d'objet langagier fonctionnant comme capteur
gnoséologique et pouvant donc servir comme instrument dinvestigation ontologique. Une telle
investigation repose sur le principe suivant: "Il n'est point de mots parfaitement synonymes. Cette
vérité ignorée des uns, oubliée des autres a fait souvent confondre l'esprit et I'Ame." (Helvétius
1989, tome 1: 145), et la totalité de l'exercice déployé dans le Discours IV est un bel exemple de la
tension dialectique qui s'instaure entre le sémasiologique et I'onomasiologique dans les
terminologies renvoyant a des réalités non-empiriques. De ce point de vue, d'ailleurs, force est de
constater que, d'une maniére toute dialectique "le terme d'esprif convient mieux a Helvetius [sic]
parce qu'il offre plus de souplesse et se transpose plus aisément dans un contexte empirique."
(Belaval 1967: XXXVII). Or il est impossible de s'adonner a la constitution d'une dispositif
intellectuel du type de celui mis en place dans le Discours IV sans se barricader inévitablement dans
[""ethnocentrisme des descriptions sémantiques qui s'appuient sur une langue naturelle compléte"
(pour reprendre la formulation de Anna Wierzbicka dans son rapport au 16e Congrés International
des Linguistes, Paris, 1997). Voltaire ne tardera pas a voir le probléme.

"J'ai lu deux fois votre lettre, mon cher philosophe, avec une extréme sensibilité; c'est ma
destiné de relire ce que vous écrivez. Mandez-moi, je vous prie, le nom du libraire qui a
imprimé votre ouvrage en anglais, et comment il est intitulé;, car le mot esprif, qui est
équivoque chez nous, et qui peut signifier Yame, Yentendement, n'a pas ce sens louche dans
la langue anglaise. wif signifie esprit dans le sens ou nous disons avoir de l'esprif, et
understanding signifie esprit dans le sens que vous l'entendez."

(Voltaire dans Helvétius 1795a: 143-144 du tome XIII, lettre & Helvétius datée du 13 aofit
[probablement 1758])

Sans développer des considérations comparatistes qui nous meéneraient trop loin, il faut signaler que
I'Esprit, selon la lecture voltairienne dHelvétius, correspond a lenfendement (understanding),
concept gnoséologique clef de la métaphysique classique. Il y correspond mais ne s'y substitue pas
directement car Helvétius a choisi soigneusement pour son flou opératoire la désignation de sa
principale glottognose. Voltaire a bien vu et, de fait, I'éditeur anglais a ressenti le besoin de
préserver un lien avec la langue frangaise, puisque 'essai en anglais s'intitule DE L'ESPRIT OR

ISBN: 0 08 043 438X



ICL 16, Paper 0033 Copyright © Elsevier Science Ltd.

ESSAYS ON THE MIND AND ITS SEVERAL FACULTIES (titre de l'édition de 1810). La
traduction du dernier Discours est trés problématique et est truffée de notes explicatives révélant
ces limitations monolingues typiques des glottognoses, et annongant les casse-tétes infinis que
vivront les traducteurs de Hegel et de Derrida.

4.1 Existence objective des glottognoses

Pour Helvétius, il y a des objet langagier fonctionnant comme capteurs gnoséologiques et pouvant
donc servir comme instrument d'investigation ontologique. Ces mots-objets-de-connaissance, ces
glottognoses existent objectivement dans la réalité sociale de la langue. Derriére chacun de ces
mots se profile la totalité du processus d'appréhension empirique et intellectuel du monde ayant
présidé a leur configuration comme capteurs gnoséologiques.

"Il n'est aucun tems [sic] ou I'espece [sic] d'idées réputée esprit par tous les peuples, ne soit
vraiment digne de ce nom. Il n'en est pas ainsi du genre d'idées, auquel une Nation donne
quelquefois le nom d'esprit. Il est, pour chaque Nation, un tems [sic] de stupidité et
d'avilissement, pendant lequel elle n'a point d'idées nette de l'esprit; elle prodigue alors ce
nom a certains assemblages d'idées a la mode, et toujours ridicules aux yeux de la postérité:
ces siécles d'avilissement sont ordinairement ceux du despotisme. Alors, dit un Poéte, Dieu
prive les Nations de la moitié de leur intelligence, pour les endurcir contre les miseres [sic}
et le supplice de la servitude."

(Helvétius 1988: 222)

On voit bien que le présence du mot ou de son équivalent dans I'ensemble des représentations d'une
communauté linguistique quelconque n'est en rien garant de la stabilit¢ de son statut de
glottognose. En bonne doctrine culturaliste, I'évolution lexicale n'est jamais que la résultante des
mouvements complexes de grandes réalités historiques, évidemment extérieures au plan langagier.
Le statut solidement ancillaire du langage ne fait jamais perdre de vue la dialectique de I'éfre et du
connaitre.

"Le besoin de la faim, en leur découvrant l'art de l'agriculture, feur enseignera bientdt aprés
l'art de mesurer et de partager les terres. Ce partage fait, il faut assurer a chacun ses
propriétés: et de-la [sic] une foule de sciences et de loix [sic]. Les terres, par la différence
de leur nature et de leur culture, portant des fruits différens [sic], les hommes feront
entr'eux des é€changes, sentiront l'avantage qu'il y auroit [sic] a convenir d'un échange
général qui représentat toutes les denrées; et ils feront choix, pour cet effet, de quelques
coquillages ou de quelques métaux. Lorsque les sociétés en seront a ce point de perfection,
alors toute égalité entre les hommes sera rompue: on distinguera des supérieurs et des
inférieurs: alors ces mots de bien et de mal, créés pour exprimer les sensations de plaisir ou
de douleur physiques que nous recevons des objets extérieurs, s'étendront généralement a
tout ce qui peut nous procurer l'une ou l'autre de ces sensations, les accroitre ou les
diminuer, telles sont les richesses et l'indigence: alors les richesses et les honneurs, par les
avantages qui y seront attachés, deviendront 'objet général du désir des hommes."
(Helvétius 1988: 291-292)

Le mouvement historique génére la glottognose et ses réorganisations successives. Le fermier
général admet latéralement un certain relativisme linguistique en matiére de glottognoses. Cela se
manifeste notamment par quelques observations éparses sur les langues "exotiques”. "Les Giagues,
selon le Pere [sic] Cavassy, ne reconoissent [sic] aucun étre distinct de la matiére, et n'ont pas
méme dans leur langue, de mot pour exprimer cette idée..." (Helvétius 1988: 217, note k, noter le

ISBN: 0 08 043 438X



ICL 16, Paper 0033 Copyright © Elsevier Science Ltd.

caractére secondaire de la source). Mais l'attention d'Helvétius se concentre beaucoup plus sur la
manipulation naturelle des glottognoses dans un systéme linguistique unique (pos¢ de facto comme
langagier).

"Cette différence établie, je dois observer que nous sommes forcés, par la disette de la
langue, a prendre cette expression dans mille acceptions différentes, qu'on ne distingue
entre elles que par les épithetes [sic] qu'on unit au mot esprit. Ces épithetes [sic], toujours
données [sic] par le Lecteur ou Spectateur, sont toujours relatives a I'impression que fait
sur lui certain genre d'idées."

(Helvétius 1988: 444)

La "langue" ici est bien s0r une langue particuliére: le frangais. Mais on sent bien que sont traités ici
des problémes que chaque langue particuliére rencontrera & un moment ou a un autre, que le
phénomeéne circonscrit dans une localité linguistique est de fait éminemment langagier. A des
problémes de "polysémie" et de "pantonymie" dus a cette lancinante imprécision de la langue,
s'ajoute des problémes de synonymie. Cette derniére est toujours fermement combattue par
Helvétius dans la mise en place de la description des glottognoses.

"Les mots loyal et poli, ne sont point synonimes [sic]. Un Peuple esclave peut étre poli.
I'habitude de la crainte doit le rendre révérentieux. Un tel Peuple est souvent plus civil et
toujours moins loyal qu'un Peuple libre. Les négociants de tous les pays attestent la loyauté
des commergans [sic] Anglois. L'homme libre est en général I'homme honnéte."

(Helvétius 1989, tome 1: 421, note 2)

"Les mots borheur et vertu ne sont pas, il est vrai, parfaitement synonymes. Cependant si
celui d'honneur rappelle toujours a l'esprit lidée de quelque vertu, ces mots ne different
[sic] donc entr'eux que dans I'étendue de leur signification. L'honneur et la vertu sont donc
des principes de méme nature."

(Helvétius 1989, tome 1: 361-362, note a)

Seul l'ennemi idéologique du camp irrationaliste cultive la synonymie: "...c'est que dans la langue
Ecclésiastique, Religion est synonyme de superstition." (Helvétius 1989, tome 1: 283). Ennemi
idéologique dont on voit bien a désamorcer les glottognoses fallacieuses: "Ce mot hérésie
prononcé par un homme sage et sans passion, ne signifie autre chose qu'opinion particuliefrje."
(Helvétius 1989, tome 1: 239). La lutte contre le camps clérical est évidemment une guerre totale.
Le plan langagier n'y échappe pas. A l'ére de la Raison, le synonymisme théocrate est sur les
genoux!

"L'aurore de la raison commence a poindre, les hommes savent déja que pour tous, les
mémes mots ne sont pas représentatifs des mémes idées. En conséquence qu'exigent-ils
aujourdhui d'un auteur? quil attache une idée nette aux expressions dont il se sert. Le
régne de l'obscure scholastique peut disparoitre [sic]; les théologiens n'en imposeront peut-
étre pas toujours aux peuples et aux gouvernemens [sic].”

(Helvétius 1989, tome 1: 84)

Clest que la rigueur qui se sait c'est la rigueur qui se dit. C'est donc aussi que l'objectivité sociale

des glottognoses est une réalité que le philosophe assume et dont il va s'efforcer de prendre la
complexité en charge en vue d'une rationalisation de son propre discours.

ISBN: 0 08 043 438X



ICL 16, Paper 0033 Copyright © Elsevier Science Ltd.

4.2 Appropriation des glottognoses par le philosophe

Objectiviste parce que matérialiste, prenant la langue pour ce qu'elle est et non pour ce qu'elle
"devrait" étre, Helvétius est hautement attentif & sa propre action de philosophe sur les mots
formant glottognoses. S'il cherche a compenser le flou des mots c'est parce qu'il est en lutte
permanente contre I'abus des mots.

"Si j'ai resserré ci-dessus la signification de ce mot, idée, qu'on prend dans des acceptions,
trés différentes, puisqu'on dit également l'idée d'un arbre et L'idée de vertu, c'est que la
signification indeterminée [sic] de cette expression peut faire quelquefois tomber dans les
erreurs qu'occasionne toujours l'abus des mots."

(Helvétius 1988: 21)

Cette lutte n'a pas de fin. Aucune illusion, aucun triomphalisme proto-positiviste ne la stimule. Le
philosophe sait que la convention que son intervention terminologique institue intersubjectivement
en matiére de mots et d'objets de connaissance (fondamentalement en matieére ontologique donc)
est une modeste digue érigé face aux flux de l'usage de la langue. Exemplifions la dynamique
générale en matiere d'intervention du philosophe sur les glottognoses. Une notion trés travaillée
dans DE I'ESPRIT est la notion de Zuxe. Le philosophe assigne d'abord une valeur opératoire a une
glottognose qui, a son sens, n'en dispose gueére.

"Comme le mot de Juxe est vague, n'a aucun sens bien déterminé, et n'est ordinairement
qu'une expression rélative [sicl; il faut d'abord attacher une idée nette a ce mot de fuxe pris
dans une signification rigoureuse; et donner ensuite une définition du luxe considéré par
rapport a une Nation ou par rapport a un Particulier.

Dans une signification rigoureuse, on doit entendre par /uxe, toute espece [sic] de
superfluité, c'est-a-dire, tout ce qui n'est pas absolument nécessaire a la conservation de
I'homme."

(Helvétius 1988: 29)

Puis (dans DE L'HOMME) le philosophe renonce a cette illusion simplificatrice de la "signification
rigoureuse” convenue intersubjectivement avec son lecteur effectif ou éventuel. 1l préfere
désormais a la convention sécurisante des termes formellement circonscrits, le beau risque d'une
conformité plus intime a la complexité latente du monde telle que manifestée dans ces capteurs
gnoséologiques inextricablement corrélés que la langue nous légue.

"Qu'est-ce que le Luxe? En vain voudroit-on [sic] en donner une définition précise. le mot
de Luxe comme celui de grandeur est une de ces expression comparatives, qui n'offre a
l'esprit aucune idée nette et déterminée. Ce mot n'exprime qu'un rapport entre deux et
plusieurs objets. Il n'a de sens fixe qu'au moment ou l'on les met, si je l'ose dire, en
€quation, et qu'on compare le Luxe d'une certaine Nation, d'une certaine Classe d'hommes,
d'un certain Particulier, avec le Luxe d'une autre Nation, d'une autre Classe d'hommes, et
d'un autre Particulier.”

(Helvétius 1989, tome 2: 535)

Le mouvement des glottognose chez Helvétius sera donc piloté de la fagon suivante. Phase 1:
intervention ratiocinante du penseur visant a circonscrire un sens spécifique et a faire taire la
dimension incontrdlée du polysémique. Phase 2: acceptation de I'enjeu gnoséologique associé au
fonctionnement effectif du sémantisme, et investigation de ce qu'il révéle sur les réalités désignées.
Les mots sont fondamentalement tributaires d'une certaine imprécision, plus précisément d'une

ISBN: 0 08 043 438X



ICL 16, Paper 0033 Copyright © Elsevier Science Ltd.

indéfinition. Notre praxis parvient a amoindrir cette indéfinition. Mais celle-ci persiste parce que
les mots suivent le véel dans sa fluctuation permanente a travers lintriqudt de ses corrélations.

5. THESE CENTRALE: L'INDEFINITION DU LANGAGE COMME MANIFESTATION
DU PRIMAT DE L'ONTOLOGIQUE SUR LE GNOSEOLOGIQUE

On n'a donc pas le mot juste. Il est naif et outrecuidant de croire l'avoir trouvé. Un raccord
référentiel direct et mécanique est illusoire. Il y a ici des idées qui seront extirpées plus tard de leur
latence, notamment par le pragmatisme: "l'esprit, par conséquent, n'est proprement que ce qu'on est
convenu de nommer esprit. Or parmi les conventions faites a ce sujet, les unes sont passageres et
les autres durables." (Helvétius 1988: 178). Ces conventions passagéres et ces conventions
durables (la nuance, trés matérialiste-historique encore une fois, est déja beaucoup plus fine que
l'intersubjectivisme outrancier que le pragmatisme cultivera ultérieurement) ne meéneront-elles pas
Helvétius sur la pente dun conventionnalisme langagier?

5.1 La tentation conventionnaliste

Les commentateurs hypertrophient cette tendance conventionnaliste chez le fermier général.
Helvétius serait une sorte de leibnizien de petit calibre. Un supporter de seconde zone du
"dictionnaire des idées nettes", ce grand fantasme idéaliste et métaphysique du siécle.

"A l'évidence ontologique qui assure jusqu'a la vérité ontologique de la géométrie - sinon
une Physique mathématique n'aurait pas été congue par Descartes - Helvetius [sic]
substitue la clarté de Fontenelle [E. IV, 4 (170)]. Du coup, la legon du géométre se réduit a
trois points. Le premier exige la clarté des expressions, qui n'est possible qu'avec des idées
"nettes", par contraste avec les obscurités scolastiques; et, & ce propos, reparait, a travers
Condillac, un réve leibnizien: "il faudrait un dictionnaire dans lequel on attacherait des idées
nettes aux différentes expressions...; c'est le seul moyen de terminer tant de disputes
gu'éternise l'abus des mots; c'est le seul moyen qui puisse rendre la science des hommes a
ce qu'ils savent réellement. - Ce dictionnaire, traduit dans toutes les langues, serait le recueil
général de presque toutes les idées des hommes" [H. I, 19 (86-87)]."

(Belaval 1967: XXI-XXIT)

L'idée conventionnalisme est bel et bien présente chez Helvétius. Il la reprend de Hume et 'associe
a la problématique gnoséologique de l'identité, qui sert de fondement a son égalitarisme et son anti-
élitisme. C'est quelquechose comme: il est prouvé de par la multiplicité des interactions verbales
ordinaire qu'on peut s'entendre: on devrait donc s'entendre!

"Puisque les hommes conversent et disputent entre eux, il faut donc quils se sentent
intérieurement doués de la faculté d'appercevoir [sic] les mémes vérités et par conséquent
d'une égale aptitude a l'esprit. Sans cette conviction, quoi de plus absurde que les disputes
des Politiques et des Philosophes? Que serviroit [sic] de se parler, si I'on ne pouvoit [sic]
s'entendre? si I'on le peut, il est donc évident que I'obscurité d'une proposition n'est jamais
dans les choses, mais dans les mots.

Aussi, dit a ce sujet, un des plus illustres Ecrivains de I'Angleterre, que les hommes
conviennent de la signification des mots, ils appercevront [sic] bientét les mémes vérités, ils
adopterons tous les mémes opinions. Voyez Hume, Sect. 8, of Liberty and necessity.

ISBN: 0 08 043 438X



ICL 16, Paper 0033 Copyright © Elsevier Science Ltd.

Ce fait prouvé par l'expérience donne la solution du probléme proposé il y a cing ou six ans
par 'Académie de Betlin: savoir, s7 les vérités métaphysiques en général, si les premiers
principes de la théologie naturelle et de la morale sont susceptibles de la méme évidence
des verités géométriques. Attache-t-on une idée nette au mot probité? La regarde-t-on
avec moi comme [‘habitude des actions utiles a la pairie? Que faire pour déterminer
démonstrativement quelles sont les actions vertueuses ou vicieuses? nommer celles qui sont
utiles ou nuisibles 4 la société. Or en général rien de plus facile. Il est donc certain, si le bien
public est T'objet de la morale, que ses préceptes [sic] fondés sur des principes aussi surs
[sic] que ceux de la géométrie, sont comme les propositions de cette derniére Science,
susceptibles de démonstrations les plus rigoureuses. Il en est de méme de la Métaphysique.
C'est une Science vraie, lorsque distinguée de la Scholastique, on la resserre dans les bornes
que lui assigne la définition de l'llustre Bacon."

(Helvétius 1989, tome 1: 306)

1l n'y a pas a redire: Ah si on pouvait s'entendre sur la signification des termes! est bel et bien un
cri de I'ame que le fermier général a pu pousser. Sans triomphalisme mais non sans ferveur, il
aspirerait & une forme d'accord termino(gnoséo)logique non-tacite. De plus, le statut opératoire
quil assigne aux glottognoses qu'il dispose dans son systéme lui impose une maniére de
conventionnalisme méthodologique. Mais, en assumant ce dernier, il garde toujours en vue le
caractére simplificateur de son intervention sur la complexité du langagier.

"On a vu dans ces deux Chapitres les idées peu nettes jusqu'a présent attachées aux mots
bon, intérét, vertu. Jai fait sentir que ces mots toujours arbitrairement employés, rappellent
et doivent rappeler des idées différentes, selon la société dans laquelle on vit, et 'application
qu'on en entend faire Qui veut examiner une question de cette espece [sic], doit donc
convenir d'abord de la signification des mots. sans cette convention préliminaire, toute
dispute de ce genre devient interminable. Aussi les hommes sur presque toutes les
questions Morales, Politiques et Métaphysiques, s'entendent-ils autant moins qu'ils en
raisonnent plus.

Les mots une fois définis, une question est résolue presqu'aussi-tét que proposée. Preuve
que tous les esprits sont justes, que tous appergoivent [sic] les méme rapports entre les
objets; preuve qu'en morale, Politique et Métaphysique, la diversité d'opinion est
uniquement l'effet de la signification incertaine des mots, de I'abus qu'on en fait, et peut-étre
de lI'imperfection des langues. Mais quel remede [sic] a ce mal?"

(Helvétius 1989, tome 1: 246)

Il ne manque donc pas de prétendre, avec ou sans renvoi explicite a Leibniz, "Que les mots
précisément définis et leurs définition consignée dans un Dictionnaire, toutes les propositions de
Morale, Politique, et Métaphysique deviennent aussi susceptibles de démonstrations que les vérités
géométriques.” (Helvétius 1989, tome 2: 933). Mais le matérialisme d'Helvétius I'empéchera de
basculer tout & fait dans le penchant de la convention intersubjective comme panacée
interactionnelle. Diderot ici répond au leibnizianisme dHelvétius avec de solides arguments
culturalistes que n'aurait pas désavoué... Helvétius lui méme.

"Ii dit: Les mots une fois bien définis, une question est résolue presque aussitdt que
proposée; dites: Les mots sont bien définis entre cet auteur et moi, et c'est par cette raison
méme que nous ne sommes pas d'accord. - Mais alors la question est d'expérience et de
fait, et quand on en est la, on est converti. - Nullement; la querelle n'a fait que changer
d'objet, et la difficulté s'accroit a tel point que quelques hommes sensés ont prétendu que

ISBN: 0 08 043 438X



ICL 16, Paper 0033 Copyright © Elsevier Science Ltd.

les faits ne prouvaient rien, tant on avait de peine a les constater et a les appliquer
précisément a la question.
(Diderot 1971: 555-556)

Car Helvétius est trop conscient que la convention est transitoire et que le rapport de force et les
luttes d'intéréts sont permanents. "C'est comme dans les disputes ou l'on dit a4 son adversaire,
Repondez [sic] nettement oui ou non; et le plus souvent on ne doit répondre ni I'un ni l'autre pour
répondre nettement, méme en supposant les lois aussi simples qu'elles peuvent et doivent I'étre..."
(Helvétius 1795¢: 191 du tome XIV). La convention langagiere comme objet social n'échappe pas
plus a son sort face a I'abus des mots que le subjectif n'échappe a l'objectif, le connaitre a I'étre.

3.2 Un relativisme matérialiste

Toute la conception qu'Helvétius se fait du langage consiste a apprendre a investiguer la réalité
naturelle et sociale en assumant le fait qu'il n'est pas vraiment possible de s'accorder sur une langue
universelle. C'est que I'étre prime sur le connaitre et son instrument langagier. C'est que les
DOGMES et LES TRUISMES, ces deux exclusives manifestations d'une stabilité langagiére
effective, sont des absurdités de la méme farine.

"Certains Villageois dit-on, batissent un pont: ils y gravent cette inscription: LE PRESENT
PONT EST FAIT ICI, d'autres veulent retirer un homme d'un puits dans lequel il était
tombé, ils lui passent au cou un noeud coulant, et le retirent étranglé. Si les bétises de cette
espéce doivent toujours exciter le rire, comment, dira-t-on, €couter séricusement les
dogmes des Bonzes, des Brachmanes et des Talapoins? dogmes aussi absurdes que
l'inscription du pont."

(Helvétius 1988: 485)

La connaissance et le langage sont un treillis grossier qui enveloppe approximativement I'étre et le
saisit tant bien que mal. La connaissance est un développement lent. "Le tems [sic] a fait, dans
chaque siecle [sic], présent de quelque vérité aux hommes; mais il lui reste encore bien des dons a
nous faire. L'on peut donc acquérir encore une infinité d'idées nouvelles. I.'axiome prononcé, que
tout est dit et pensé, est donc un axiome faux, trouvé d'abord par lignorance et répété depuis par
l'envie." (Helvétius 1988: 478). Cette conscience matérialiste des hommes est si ancienne qu'elle a
tout simplement présidé a la constitution des formes langagiéres dans leur indéfinition méme.

"Si l'on me redemandoit [sic] encore pourquoi l'on a dans chaque langue créé tant de mots
dont la signification est incertaine, j'ajouterois [sic], a ce que j'ai dit a ce sujet Chap. 5 de
cette section [Section IT - P.L.], que le besoin a présidé a la formation des langues, qu'en
cherchant dans linvention des mots, a se communiquer plus facilement leurs idées, les
hommes ont senti que s'ils créoient [sic] autant de mots, qu'il est par exemple, de degrés
différens [sic] de grandeur, de lumiere [sic], de grosseur, etc. leur multiplicité surchargeroit
[sic] leur mémoire; qu'il falloit [sic] par conséquent conserver a certains mots cette
signification vague, qui rend leur application plus générale et I'étude des langues plus
courte."

(Helvétius 1989, tome 1: 214-215, note b)

La praxis sous le halo de cet indéfini langagier permanent prend la forme d'un relativisme de fait. Il

ne s'agit pas ici du relativisme vicié et dénaturé des intersubjectivistes de tous poils. On a plutét
affaire a cet objectivisme matérialiste qui dit froidement 77/ never find the words that tell enough,

ISBN: 0 08 043 438X



ICL 16, Paper 0033 Copyright © Elsevier Science Ltd.

et dans lequel les rapports de forces révélés par l'abus des mots coexistent avec la dimension
objectivement corrélées des réalités socio-historiques et de leurs représentations gnoséologiques.

"Les hommes ont toujours été gouvernés par les mots. Diminue-t-on de moiti¢ le poids de
l'écu d'argent, si I'on lui conserve la méme valeur numérique, le Soldat crois avoir & peu
prés la méme paye. Le magistrat en droit de juger définitivement jusqu'a la concurrence de
certaines sommes, c'est-a-dire tel poids en argent, n'ose juger jusqu'a la concurrence de la
moitié de cette somme. Voila comme les hommes sont dupes des mots et de leur
signification incertaine. Les ecrivains [sic] parleront-ils toujours de BONNES MOEURS,
sans attacher a ce mot d'idées nette et précises? Ignoreront-ils toujours que BONNES
MOEURS est une des expressions vagues, dont chaque Nation se forme des idées
différentes; que s'il est de BONNES MOEURS UNIVERSELLES, il en est aussi de
LOCALES; et qu'en conséquence, je puis, sans blesser les BONNES MOEURS, avoir un
sérail a Constantinople et non 4 Vienne."

(Helvétius 1989, tome 1: 289)

Relatif et indéfini, le discours masque. On lutilise pour truquer la connaissance et dissimuler la
réalité. L'ontologique révéle et trahi cette vertu pragmatiste du langagier. Exempt de tout
glottocentrisme, le penseur, savant ou roturier, ne s'y trompe guére. "Pour connoitre [sic] 'homme
a cet égard, il faut P'étudier, non dans ses discours, mais dans ses actions. Quand je parle, je mets un
masque: quand j'agis, je suis forcé de I'6ter. Ce n'est plus alors sur ce que je dis, c'est sur ce que je
fais que l'on me juge: et I'on me juge bien" (Helvétius 1989, tome 1: 367-368). Le langagier est
remis a sa place. Une place ancillaire dans l'activité de connaissance. Un role limité, circonscrit,
subordonné au connaitre, lui méme reflet partiel de la complexité de I'étre. Sur cette question les
grands esprits matérialistes des Lumiéres se rencontrent. "L'homme est-il bon ou méchant, en
naissant? Si l'on ne peut donner le nom de bon qu'a celui qui a fait le bien, et le nom de méchant
qu'a celui qui a fait le mal, assurément, 'homme en naissant n'est ni bon ni méchant. J'en dis autant
de l'esprit et de la sottise." (Diderot 1971: 600). Les glottophilosophies contemporaines avec leur
ferme fixation néopositiviste sur l'invasion langagiére du cognitif, véritables glottocentrismes de
"Fignorant qui prend les mots pour des choses", ratent encore le rendez-vous du relativisme
matérialiste de Diderot et d'Helvétius, ontologues et gnoséologues dans le débat qui les articule:
véritables philosophes du langage donc.

REFERENCES:

Belaval, Y. (1967), "Présentation d'Helvétius", dans Qeuvres complétes d'Helvétius, Tomes
1-2, pp V-LXXX, Georg Olms Verlagsbuchhandlung, Hildesheim, Allemagne [1967,
reprint de l'édition de I'Tmprimerie de P. Didot 'ainé, Paris, An III de la république].

Diderot, D. (1969), "Pensées sur l'interprétation de la nature", dans D. Diderot - Oeuvres
complétes, Tome 2, pp. 707-780, Edition chronologique avec introductions de R.
Lewinter, Le Club Frangais du Livre, Paris.

Diderot, D. (1970), "Réflexions sur le livre DE L'ESPRIT par M. Helvétius", dans D. Diderot

- Qeuvres complétes, Tome 3, pp. 235-247, Edition chronologique avec introductions
de R. Lewinter, Le Club Frangais du Livre, Paris.

ISBN: 0 08 043 438X



ICL 16, Paper 0033 Copyright © Elsevier Science Ltd.

Diderot, D. (1971), " Réfutation suivie de 'ouvrage d'Helvétius intitulé¢ L'HOMME", dans D.
Diderot - Oeuvres complétes, Tome 11, pp. 453-653, Edition chronologique avec
introductions de R. Lewinter, Le Club Frangais du Livre, Paris.

Diderot, D. (1972), "Eléments de physiologie", dans D. Diderot - Oeuvres complétes, Tome
13, pp. 635-841, Edition chronologique avec introductions de R. Lewinter, Le Club
Frangais du Livre, Paris.

Helvétius, C.-A. (1795a), "Lettres relatives au livre DE L'ESPRIT", dans Oeuvres complétes
d'Helvétius, Tomes 13-14, pp. 127-148 (du tome 13), Georg Olms
Verlagsbuchhandlung, Hildesheim, Allemagne [1967, reprint de I'édition de
I'Tmprimerie de P. Didot I'ainé, Paris, An III de la république].

Helvétius, C.-A. (1795b), "Lettres d'Helvétius", dans Qeuvres complétes d'Helvétius, Tomes
13-14, pp. 5-109 (du tome 14), Georg Olms Verlagsbuchhandlung, Hildesheim,
Allemagne [1967, reprint de I'édition de I'ITmprimerie de P. Didot I'ainé, Paris, An III
de la république].

Helvétius, C.-A. (1795¢), "Pensées et réflexions extraites des manuscrits de l'auteur” dans
Oeuvres complétes d'Helvétius, Tomes 13-14, pp. 110-200 (du tome 14), Georg Olms
Verlagsbuchhandlung, Hildesheim, Allemagne [1967, reprint de I'édition de
I'Imprimerie de P. Didot l'ainé, Paris, An III de la république].

Helvétius, C.-A. (1969), A Treatise on Man: his intellectual Faculties and his Education,
vol.1, 395p; vol.2, 498p, Burt Franklin, Philosophy Monograph Series 25, New York
[reprint de I'édition en langue anglaise de 1810].

Helvétius, C.-A. (1970), De I'Esprit or Essays on the Mind and its Several Faculties, 498p,
Burt Franklin, Philosophy Monograph Series 33, New York [reprint de I'édition en
langue anglaise de 1810].

Helvétius, C.-A. (1988), De I'Esprit, Fayard, 577 p, Corpus de oeuvres de philosophie en
langue frangaise, Paris.

Helvétius, C.-A. (1989), De I'Homme, 2 tomes, 973 p, Fayard, Corpus de oeuvres de
philosophie en langue frangaise, Paris.

Voltaire (1795), "Lettres de Voltaire a Helvétius", dans Oeuvres complétes d'Helvétius,
Tomes 13-14, pp. 149-254 (du tome XIII), Georg Olms Verlagsbuchhandlung,
Hildesheim, Allemagne [1967, reprint de I'édition de I'Imprimerie de P. Didot I'ainé,
Paris, An III de la république].

ISBN: 0 08 043 438X



